

# روايات حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی

مُرجم: حضرت مولانا عاشق الرئي صاحب میرٹ ہی رحمۃ اللہ علیہ

مُرتب: جناب مولانا شاہ احمد قاسمی صاحب

[besturdubooks.wordpress.com](http://besturdubooks.wordpress.com)

ادارۃ المعارف کراچی

# مَوَاعِظُ

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ

مترجم

حضرت مولانا عاشق الہی صاحب میرٹھی رحمۃ اللہ علیہ

”اپنی تمام حاجتوں میں حدود شریعت کی محافظت اور اس کی پابندی کے ساتھ (جملہ امور کو) حق تعالیٰ کے حوالے کر دینے والا بن، اپنا اور وسروں کا معاملہ سب اس کے حوالہ کر، اس کی حقوق کے ساتھ حسن ادب رکھ، شاپنے نفس پر ظلم کراور نہ کسی ذمہ رے پر، کہ ظلم دنیا و آخرت میں ظلمتوں کا مجموعہ ہے، ظلم دل کو تاریک، چہرے اور نامہ اعمال کو سیاہ کر دیتا ہے۔“

مرتب

جناب مولانا نثار احمد قاسمی مذکولہ



ادارۃ المعارف گل پچی

## محفوظ ہیں ملکیت بحق ادارہ المعارف بخاری

باعتہام : بھائی شیخ اقبال

طبع جدید : جمادی الثانی ۱۴۲۹ھ - جون ۲۰۰۸ء

طبع : مس پرنگ پرس کراچی

ناشر : ادارہ المعارف بخاری

فون : 5049733 - 5032020

ایمیل : i\_maarif@cyber.net.pk

ملنے کے پتے:

\* ادارہ المعارف بخاری

فون: 5049733 - 5032020

\* مکتبہ معارف القرآن بخاری

فون: 5031565 - 5031566

## فهرستِ مضمون

| صفحہ نمبر | عنوان                                           |
|-----------|-------------------------------------------------|
| ۹         | ابتدائیہ                                        |
| ۹         | حضرت شیخ عبدالقدور جیلانی، حیات و فرمودات       |
| ۹         | ولادت و تعلیم                                   |
| ۱۰        | اصلاح                                           |
| ۱۰        | اخلاق                                           |
| ۱۱        | کرامات کاظہور                                   |
| ۱۲        | علمی خدمات و مشاغل                              |
| ۱۲        | توحید و تقویض                                   |
| ۱۳        | شیخ کازمانہ                                     |
| ۱۳        | مواعظ و خطبات                                   |
| ۱۴        | دنیا سے متعلق آپ کا نظریہ                       |
| ۱۴        | شیخ کا تصوف اور بیعت و ارشاد                    |
| ۱۵        | ساختہ وفات                                      |
| ۱۸        | مقدمہ                                           |
| ۲۷        | حضرت شیخ عبدالقدور جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کا نسب |

| عنوان       | صفحہ نمبر                                                                                 |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| باب نمبر ۱  | اپنی آخرت کس طرح سنواریں؟ ..... ۲۸                                                        |
| باب نمبر ۲  | آخرت کی کامیابی کے لئے قلب کی اصلاح ضروری ہے ..... ۳۷                                     |
| باب نمبر ۳  | درجات کی بلندی، دنیا سے بے رغبت ہو کر ملتی ہے ..... ۴۳                                    |
| باب نمبر ۴  | خداشناک ہی سے سلوک کے مارچ طے ہوتے اور اللہ کا قرب حاصل ہوتا ہے ..... ۵۳                  |
| باب نمبر ۵  | اللہ صورت کو نہیں، سیرت دکردار کو دیکھتا ہے ..... ۶۱                                      |
| باب نمبر ۶  | بے نفسی سے دنیا بھی سنورتی ہے اور آخرت بھی ..... ۶۹                                       |
| باب نمبر ۷  | زبان و نگاہ کی حفاظت کے بغیر نجات ممکن نہیں ..... ۷۲                                      |
| باب نمبر ۸  | عمل کے بغیر علم کا فائدہ نہیں، دوسروں کی برا بیوں گے بجائے اپنی برا بی پر نظر ہو ..... ۷۹ |
| باب نمبر ۹  | دین داروں پر انگلی آنکھا نا بد دینی کی علامت ہے ..... ۸۵                                  |
| باب نمبر ۱۰ | کلمہ توحیدہ تھا غیر اللہ سے لائق ہونا ہے ..... ۹۱                                         |
| باب نمبر ۱۱ | زندگی ماریت ہے، اسے آخرت کے لئے تیاریں ..... ۹۱                                           |

باب نمبر ۱۰

آخرت کی باز پرس سے بچنے کے لئے دنیا کی محبت دل سے نکالنی ہوگی ..... ۱۰۰

باب نمبر ۱۱

دوسروں کی خیر خواہی کے بغیر ایمان مکن نہیں ..... ۱۰۲

باب نمبر ۱۲

زبان سے اسلام کا دعویٰ مسلمان ہونے کے لئے کافی نہیں، بلکہ اس کے احکام پر عمل کرنا ضروری ہے ..... ۱۱۲

باب نمبر ۱۳

جو نبی اللہ پر اعتماد کرتا ہے، اسے اسی کے حوالے کر دیا جاتا ہے ..... ۱۱۹

باب ۱۴

دنیا کی طلب اس سے دو کر دیتی، اور دنیا سے اعراض قریب کر دیتا ہے ..... ۱۲۲

باب ۱۵

محفوظ رہتا ہے جو اسے بچان لے ..... ۱۳۰

باب نمبر ۱۶

اگر تم اس کو نہیں دیکھتے تو وہ تم کو ضرور دیکھ رہا ہے ..... ۱۳۰

باب ۱۷

علم، عمل کے لئے بنایا گیا ہے نہ کہ دوسروں پر محض پیش کرنے کے لئے ..... ۱۳۵

باب نمبر ۱۸

جو اپنے نفس کے مطابق عمل کرے گا وہ شیطان کا بندہ ہے ..... ۱۵۳

باب نمبر ۱۹

انسان کی عزّت پر ہیز گاری میں ہے ..... ۱۶۱

باب ۳۳

اپنے قلب کو پاک کر، جہاں چاہے نماز پڑھ ..... ۱۶۵

باب نمبر ۳۴

حبِ رسولؐ کی شرط ہے فقر و افلas ..... ۱۶۸

باب نمبر ۳۵

دولت کے لئے چاپلوں ایک دھوکا ہے ..... ۱۷۵

باب نمبر ۳۶

علم و عمل کے زیور سے آرائستہ مشائخؐ ہی حق تعالیٰ کا راستہ دکھاتے ہیں ..... ۱۸۸

باب نمبر ۳۷

غصہ اللہ کے واسطے محمود ہے اور غیر اللہ کے واسطے مذموم ..... ۱۹۳

باب نمبر ۳۸

اللہ تعالیٰ کے راستوں پر چلنے میں تکلیف برداشت کرنے سے اس کا قرب حاصل ہوتا ہے ..... ۱۹۷

باب نمبر ۳۹

آخرت میں خدا کا دیدار کس طرح ممکن ہے ..... ۲۰۰

باب نمبر ۴۰

اللہ والے اپنی ذات پر دوسروں کو ترجیح دیتے ہیں ..... ۲۰۲

باب نمبر ۴۱

خدا کے لئے مخلص بندے بن جاؤ ..... ۲۰۵

باب نمبر ۴۲

زبان کی حفاظت کریں اور مفید باتوں میں مشغول رہیں نہ کہ بے کار باتوں میں ..... ۲۰۷

| عنوان        | صفہ نمبر                                                                                    |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| بabc نمبر ۳۰ | جو اللہ کا ولی بننا چاہتا ہوا سے چاہئے کہ دنیا کی محبت دل سے نکال دے ..... ۲۱۵              |
| بabc نمبر ۳۱ | جو اللہ کی رضا چاہتا ہوا سے چاہئے کہ فقراء و مساکین کی دلخونی کرے ..... ۲۲۱                 |
| بabc نمبر ۳۲ | تقویٰ کے بغیر ایمان ایسا ہی ہے جیسا کہ لباس کے بغیر جسم انسانی ..... ۲۲۸                    |
| بabc نمبر ۳۳ | اللہ اپنے بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کو دین کا فہم عطا کر دیتا ہے ..... ۲۳۲ |
| بabc نمبر ۳۴ | علم پر عمل اسی وقت ممکن ہے جبکہ قلب کی اصلاح کر لی جائے ..... ۲۳۸                           |
| بabc نمبر ۳۵ | اللہ کسی قوم کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود اپنی حالت نہ بدل لیں ..... ۲۳۲              |
| بabc نمبر ۳۶ | اہل اللہ کی مجلسوں میں خلوص نیت کے ساتھ موسمن بن کر بیشیس نہ کر منافق بن کر ..... ۲۳۹       |
| بabc نمبر ۳۷ | شیخ طریقت قرب خداوندی کے دروازے کا صرف راستہ بتاتا ہے ..... ۲۵۷                             |
| بabc نمبر ۳۸ | علم زندگی اور جہل موت ہے ..... ۲۶۳                                                          |
| بabc نمبر ۳۹ | دنیا کی محبت مصائب و آلام ہی دیتی ہے ..... ۲۶۹                                              |
| بabc نمبر ۴۰ | بدعت خواہش نفس ہے جو یقیناً دوزخ تک پہنچاتی ہے ..... ۲۷۲                                    |

| عنوان      | صفنیہ                                                                  |
|------------|------------------------------------------------------------------------|
| باب نمبر ۳ | صوفی وہ ہے جس کا باطن کتاب و سنت کی اتباع میں صاف ہو ..... ۲۷۷         |
| باب نمبر ۴ | بھروسہ مُسبب الاصابہ پر ہونہ کہ اسباب پر ..... ۲۸۳                     |
| باب نمبر ۵ | ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا آئینہ ہے ..... ۲۹۳                          |
| باب نمبر ۶ | نفس کی اصلاح کسی پابند شرع عالم بامل شیخ کی بیعت سے ضروری ہے ..... ۳۱۶ |

\*\*\*

## ابتدائی

### حضرت شیخ عبدالقدور جیلانی، حیات و فرمودات از: شمارہ الحاکمی

(استاذ المعبد العالی الاسلامی، خیدر آباد گن و جامعہ عائشہ للدینات)

## ولادت و تعلیم

شیخ عبدالقدور جیلانی علیہ الرحمۃ کی ولادت ابن شیخ<sup>(۱)</sup> کے بقول شیخ تاج میں "جیلان" کے مقام پر ہوئی، آپ کا سلسلہ نسب دہل پشتون کے بعد حضرت امام حسن بن علی رضی اللہ عنہما سے جاتا ہے، آپ ۱۸۸۵ھ میں بغداد تشریف لائے جبکہ آپ تکییہ عمر ۱۸ سال تھی، اسی سال امام غزالی نے تلاش حق کی تگ و دو میں بغداد کو خیر باد کہا تھا۔ بغداد پر یہ اللہ کی خاص عنایت تھی کہ جب وہ ایک جلیل القدر امام سے محروم ہوا تو وہ سرا جلیل القدر مصلح آور داعی الی التدویں و اور دنیوا۔

آپ بغداد کو اپنا مسکن بنانے کے بعد پوری تندتی سے حصول علم میں مشغول ہو گئے، اور مجاہدات و محابات سے بے پناہ وارثتی کے باوجود آپ نے تھیلیں علم میں قناعت و ذہد سے کام نہیں لیا بلکہ ہر علم کو اس کے بالکل اسٹار اسٹار کے عالموں سے حاصل کیا، اور اس میں پوری مہارت و مسیس حاصل کی۔ آپ کے اساتذہ میں ابوالوفاء، ابن عثیلہ محمد بن حسن باقلانی، ابو زکریا تھریزی جیسے مشہور زمانہ علماء و ائمہ فتن کا نام آتا ہے۔ طریقت کی راہ مصلح شیخ ابوالخیر حماد بن مسلم الدیاری رحمہ اللہ سے حاصل کی، جنہیں مریدین کی تربیت کرنے میں بلند مقام حاصل تھا، اور بغداد کے اگرث مشائخ و صوفیہ ائمہ سے وابستہ تھے، اور

(۱) تاریخ ابن شیخ ج: ۱۲ ص: ۱۷۹

بیعت و ارشاد اور سلوک کے مراحل کی تکمیل قاضی ابوسعید مخزوی کے ہاتھوں ہی، اور انہیں سے آپ نے اجازت حاصل کی۔

### اصلاح

ظاہری خوم کے اکتساب اور بالطفی تربیت کی تکمیل کے بعد اصلاح و ارشاد کی طرف متوجہ ہوئے، اور یہیک وقت مندرجہ درس پر بھی فائز رہے، اور مندرجہ ارشاد پر بھی، اپنے استاذ شیخ مخزوی کے درسے میں تدریسی خدمت کی انجام دی۔ اور وعظ و نصیحت کی مجلسوں کو رونق بخشنے میں مشغول رہے۔ ان دونوں مشغولیتوں کے سلسلے کے شروع ہونے کے بعد ہی درسے کی توسعی کی ضرورت پیش آگئی، مخصوصیں نے عمارت میں اضافہ کر کے آپ کی مجلسوں کے قابل بنادیا، درسے میں اس قدر بحوم بوا کرتا کہ تل رکھنے کی جگہ ملٹی۔

بغدادی پوری آبادی آپ کے موعظے سے مستفید ہونے کے لئے آمد پڑتی، اللہ نے آپ کو ایسی وجاہت و قبولیت بخشی تھی جو بڑے بڑے بادشاہوں کو نصیب نہیں۔ صاحب "مفتی" اہن قدامہ المقدسی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ میں نے کسی شخص کی آپ سے بڑھ کر دین کی وجہ سے تعظیم ہوتے نہیں دیکھی۔ بادشاہ اور وزراء، دکام و امراء نیازمندانہ آپ کی مجلس میں حاضر بوا کرتے، ادب سے بیٹھ جاتے، خلما، فقہاء، کام کچھ شمارتے تھا، ایک ایک مجلس میں چار چار سو دو تیس شماری گئی ہیں، جو ہمہ تن مشغول بہ کہا آپ کے موعظ حسنہ قلم بند کیا کرتے تھے، اور اس مقصد سے اب تے جاتے تھے۔

### اخلاق

عالی مقام پر مستکن ہونے اور رفعت و منزلت کی چوٹی پر فائز ہونے کے باوجود آپ خود رجہ متواضع اور منكسر المزاج تھے، ایک بچہ بھی بات کرنے لگت تو کھڑے ہو کر سنتے اور اس کی حاجت پوری کرتے، غریبوں اور فقیروں کے پاس بیٹھتے، ان کے کپڑے صاف کر دیتے، ان کی جویں نکال دیتے، لیکن اس کے بروخلاف کسی معزز آدمی اور ارکان سلطنت کی تعظیم میں کھڑے نہیں ہوتے، خلیفہ کی آمد ہوتی تو قصدا دولت خانے میں چلے جاتے، یہاں تک کہ خلیفہ آگر بیٹھ جاتا، پھر باہر نکلتے تا کہ تعظیما کھڑا ہونا پڑے۔

آپ کے معاصرین آپ کے حسن اخلاق، بلند حوصلگی، تواضع و انگاری،

مخاوت و ایثار، اور اونچے اخلاق و اوصاف کی تعریف میں رطب اللسان ہیں۔ بھوکوں کو کھانا کھلانا اور ضرورت مندوں پر بے دریغ خرچ کرنے کا خاص ذوق تھا، صاحب ”قلائد الجواہر“ لکھتے ہیں کہ حکم تھا کہ رات کو وسیع دسترخوان بچھے، خود مہماںوں کے ساتھ کھانا تناول فرماتے، کمزوروں اور غریبوں کی ہم شنی اختیار کرتے، طلبہ کی باتوں کو برداشت کرتے، ہمیشہ صبر و تحمل کا دامن تھامے رہتے، ہر ایک سے خندہ پیشانی کے ساتھ پیش آتے، ہر شخص یہ سمجھتا کہ اس سے بڑھ کر کوئی ان کا مقرب اور ان کے یہاں معزز نہیں۔ جو ساتھی غیر حاضر ہوتے، ان کے حالات دریافت کرتے، اگر کسی کے بارے میں کچھ جان لیتے اور حقیقتِ حال سے مطلع ہو جاتے تو اس کا اخفا فرماتے۔

### کرامات کاظمہ

آپ کی کرامتوں کی کثرت پر موڑ خیں کا اتفاق ہے، حافظ ابن تیمیہ اور عز الدین ابن عبدالسلام کا قول ہے کہ شیخ کی کرامات حد تواتر کو پہنچ گئی ہیں، ان میں سب سے بڑی کرامت مردہ دلوں کی مسیحائی تھی، آپ کا وجود اسلام کے لئے ایک باد بہار تھی، جس نے دلوں کے قبرستان میں نئی جان ڈال دی، اور عالم اسلام میں ایمان و روحانیت کی ایک نئی لہر پیدا کر دی۔ شیخ عمر کیمانی رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ کوئی مجلس ایسی نہیں ہوتی جس میں اہل کتاب اور غیر مسلمین اسلام قبول نہ کرتے ہوں، اور جوڑا کو، بدکار و بدقاش اور جرائم پیش لوگ اپنے گناہوں اور خصلتوں سے تائب نہ ہوتے ہوں۔

جبائی کہتے ہیں کہ مجھ سے حضرت شیخ نے ایک روز فرمایا کہ:-

میری تمنا ہوتی ہے کہ زمانہ سابق کی طرح صحراءوں اور جنگلوں میں رہوں، نہ مخلوق مجھے دیکھے، نہ میں اس کو دیکھوں، لیکن اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں کا نفع منظور ہے، میرے ہاتھ پر پانچ ہزار سے زائد یہودی اور یہمانی مسلمان ہو چکے ہیں، عیاروں اور جرائم پیشے لوگوں میں سے ایک لاکھ سے زائد لوگ توبہ کر چکے ہیں، اور یہ اللہ کی بڑی نعمت ہے۔

## علمی خدمات و مشاغل

ولایت و سلوک کے اعلیٰ مراتب پر فائز ہونے اور نقویں و اخلاقی ایصالات و تربیت میں بہترین مشغول ہونے کے ساتھ آپ پرس و تدریس، افتاء، اور صحیح عقائد اور مذہب اہل سنت کی نصرت و حمایت سے غافل نہ تھے، اصول و عقائد میں امام احمد بن حنبل اور محمد بن شیعہ کے مسلک پر تھے، بھی وجہ ہے کہ اہل سنت کے مذہب اور مسلک صاحبین کے مسلک گواپ سے بھی آقویت حاصل ہوئی، اور اس کے مقابلے میں احتقاد و عملی بذات کا بازار سرد ہو گیا۔

مدرسے میں ایک سبق تفسیر کا، ایک حدیث کا، ایک فقہ کا، اور ایک اختلاف ائمہ اور ان کے دلائل کا پڑھاتے تھے، صحیح شام تفسیر، حدیث، فقہ، مذاہب ائمہ، اصول فقہ اور نحو کے اسہاق ہوتے، ظہر کے بعد تجوید کی تعلیم ہوتی، اس کے علاوہ افتاء کی مشغولیت تھی، عام طور پر آپ فقہ ضمیلی اور فقہ شافعی کے مطابق فتویٰ دیا کرتے تھے۔

شہر انی نے "طبقات کبریٰ" (رج: ۱۲۹ ص: ۱) میں لکھا ہے کہ ایک مرتبہ استثناء آیا کہ "ایک شخص نے قسم کھانی ہے کہ وہ کوئی ایسی عبادت کرے گا جس میں عبادت کے وقت کوئی ذور اثریک نہ ہو، اگر اس نے قسم پوری تہیں کی تو اس کی بیوی کو تین طلاق۔ نہ ماء پر استثناء، ان کو حیرت میں پڑ گئے کہ ایسی کون سی عبادت ہو سکتی ہے جس میں وہ بالکل تھا ہو اور زندگی زمین پر کوئی شخص بھی اس وقت وہ عبادت نہ کر رہا ہو، یہ استثناء حضرت شیخ رحمہ اللہ عَزَّ وَجَلَّ زمین پر کوئی شخص بھی اس وقت وہ عبادت نہ کر رہا ہو، یہ استثناء حضرت شیخ رحمہ اللہ عَزَّ وَجَلَّ پاس پہنچ چکا تو آپ نے بے تکلف فرمایا کہ مطاف اس کے لئے خالی کر دیا جائے اور سات چکر خاتہ کعبہ کا تہبا کھمل کرے۔ علامہ نے اس جواب کو سن کر بے ساختہ و اخیزیں دی۔

## توحید و تقویض

توحید و تقویض، تسلیم کا وصف آپ کے اندر بہت ہمایاں تھا، آپ کبھی بھی اس حال اور اس مقام کی تشریح فرمایا کرتے تھے، ایک مجلس کے اندر آپ نے ارشاد فرمایا:-  
جب بندہ کسی بلا میں بستلا کیا جاتا ہے تو پہلے وہ خود اس سے لکھنے کی اوشش کرتا ہے، اگر نجات نہیں پاتا تو مخلوق میں سے اور دن سے مد

ماگتا ہے، مثلاً بادشاہوں یا حاکموں، یا ذینیاداروں یا امیروں سے، اور دُکھ درد میں طبیبوں سے؛ جب ان سے بھی کام نہیں بنتا اس وقت اپنے پروردگار کی طرف دُعا و گریہ و زاری و حمد و شاء کے ساتھ رجوع کرتا ہے۔ یعنی جب تک اپنے نفس سے مدل جاتی ہے، خلق سے رجوع نہیں کرتا، اور جب تک خلق سے مدل جاتی ہے، خدا کی طرف متوجہ نہیں ہوتا، پھر جب خدا کی طرف سے بھی کوئی مدنظر نہیں آتی تو بے بس ہو کر خدا کے ہاتھوں میں آرہتا ہے اور ہمیشہ سوال و دُعا اور گریہ و زاری اور ستائش و اظہار حاجت مندی امید و نیم کے ساتھ کیا کرتا ہے، پھر خدا اس کو دعا سے بھی تھکا دیتا ہے اور قبول نہیں کرتا، یہاں تک کہ تمام اسباب منقطع ہوجات ہیں اور وہ صب سے علیحدہ ہو جاتا ہے، اس وقت اس میں قضا و قدر کا نفاذ ہوتا ہے۔

(باب: ۳)

### شیخ کازمانہ

شیخ عبدالقادر جیلانی علیہ الرحمۃ نے بغداد میں ۳۷ سال گزارے اور عباسی خلفاء میں سے پانچ یکے بعد ویگرے ان کی نظروں کے سامنے مند خلافت پر بیٹھے، جس وقت آپ بُغدا تشریف لائے اس وقت خلیفہ مستظرہ باللہ ابوالعباس (۴۱-۵۵ھ) کا زمانہ تھا، آپ کی عمر ۱۸ سال تھی اور بغدادیوں کی آمادگاہ بنا ہوا تھا۔ ایک طرف شیعیت، اعتزال، قتنۃ خلق قرآن اور پاٹنیت کی تحریکیں خطرہ ایمان بنی ہوئی تھیں، دوسری طرف علمائے سوء اور مکار صوفی لوگوں کی جان و مال اور دین و ایمان پر ڈاکے ڈال رہے تھے، حرام خوری و بدکاری اور مبنی نفت کا باز اگر کرم تھا۔ مستظرہ باللہ کے تخت خلافت پر ممکن ہونے ایک سال گزارا تھا، بنی یویہ کی حکومت کو ختم ہونے زیادہ عرصہ نہیں گزرا تھا، اور سلوتوی آپس میں وہست و گریباں تھے، بغداد میں کبھی کسی سلوتوی بادشاہ کا خطبہ پڑھا جاتا، اور کبھی کسی دوسرے سلطان کا، جس سلطان کی طاقت بڑھ جاتی تھی، مجبورہ بے بس خدینہ اسی کو خلعت سلطانی

عطاء کر دیتا تھا، سچوئیوں کی خانہ جنگی کی وجہ سے باطنی تحریک پھر زور پڑ گئی تھی، انہوں نے متعدد قلعوں پر قبضہ کر کے ملک میں اودھم مچار رکھا تھا، کسی اہل حق کی نہ جان محفوظ تھی اور نہ مال، بڑے امراء اپنے کو محفوظ رکھنے کے لئے اختیاطی مذاہیر اختیار کرنے پر مجبور تھے، ۱۸۸۵ھ میں ان کی وست درازی اس قدر بڑھ گئی تھی کہ حاجیوں کے قافلوں کو لوٹ کر انہیں تہرہ تھی کر دیتے تھے، مستظرہ کے عہد خلافت کا ایک اہم واقعہ جنگ صلیبی کا آغاز تھی ہے، اسی کے عہد حکومت میں یہ طویل جنگ شروع ہوئی تھی، اور اس کے اثرات بھی بعد ادھ میں محسوس کئے جا رہے تھے، مگر مستظرہ باللہ کی بیدار مغزی کی وجہ سے بغداد سیاسی اعتبار سے پر سکون تھا۔ شیخ نے اسی سیاسی سکون سے فائدہ اٹھایا اور اپنی تعلیم و تربیت میں ہمہ تن مشغول رہے۔

## مواعظ و خطبات

حضرت شیخ کے مواعظ دلوں پر بھی اثر کرتے تھے، اور وہ تائیز آج بھی آپ کے کلام میں موجود ہے، زیر نظر کتاب کے مضمین اور آپ کی مجالس کے وعظ کے الفاظ (زیر نظر کتاب انہیں مجالس کے مواعظ کا مجموعہ ہے) آج بھی دلوں کو گرماتے ہیں۔ ایک عرصہ دراز گزر جانے اور زبان و بیان میں فرق آجائے کے باوجود بھی ان میں زندگی اور تازگی محسوس ہوتی ہے۔

انبیاء علیہم السلام کے نسبت میں کلام کی طرح یہ مضمین بھی ہر وقت کے مناسب اور سامعین و مخاطبین کے حالات و ضروریات کے مطابق ہوتے تھے، عام طور پر لوگ جن بیماریوں میں بستلا اور جن مخالفوں میں گرفتار تھے، انہیں کا ازالہ کیا جاتا تھا، اسی لئے حاضرین آپ کے ارشادات میں اپنے زخم کا مرہم، اپنے مرض کی دوا اور اپنے سوالات و شبهات کے جوابات پاتے تھے، اور اسی وجہ سے اس کی تائیز زبردست اور نفع عام تھا، پھر آپ زبان مبارک سے جو فرماتے تھے وہ دل سے نکلتا تھا، اس لئے دل پر اثر کرتا تھا، آپ کے کلام میں بیک وقت شوکت و عظمت بھی ہے اور دل آدیزی و حلاوت بھی۔

آپ جس وقت نمودار ہوئے لوگوں نے مختلف انسانوں اور مختلف ہستیوں کو نفع و

نقسان کا مالک سمجھ لیا تھا، اور اس باب کو آر باب کا درج دے رکھا تھا، آپ نے اس فکر اور سوچ کو یکسر بدلنے کی کوشش کی اور اپنی جا سس میں مواعظ کے دوران لوگوں کے سامنے اسے واضح کیا، زیر نظر کتاب کے باب میں آپ فرماتے ہیں:-

کل مخلوقات کو اس طرح سمجھ کر بادشاہ نے جس کا ملک بہت بڑا اور حکم بخت اور رُعب و دا ب ول وہلا دینے والا اور ایک شخص کو گرفتار کر کے اس کے گلے میں طوق اور پیروں میں گڑا ڈال کر ایک صنوبر کے درخت میں ایک نہر کے کنارے جس کی موجودی زبردست، پاٹ بہت بڑا، بہت گہری، بہاڑ بہت زوروں پر ہے، لکھا دیا اور خود ایک نفیس اور بلند کری پر کہاں تک پہنچنا مشکل ہے، تشریف فرمائے، اور اس کے پہلو میں تیر، نیزہ و مکان اور ہر طرح کے اسلحے کا انبار ہے، جن کی مقدار بادشاہ کے سوا کوئی نہیں جانتا، اب ان میں سے جو چیز چاہتا ہے اٹھا کر اس لئکے ہوئے قیدی پر چلاتا ہے، تو کیا دیکھنے والے کے لئے بہتر ہو گا کہ وہ سلطان کی طرف سے نظر ہٹالے اور اس سے خوف و امید ترک کر دے اور لئکے ہوئے قیدی سے امید و نیم رکھے؟ کیا جو شخص ایسا کرے عقل کے نزدیک بے عقل ہے اور ایک دیوان چوپا یا اور انسانیت سے خارج نہیں ہے؟

ایک دوسری مجلسِ وعظ میں جو زیر نظر کتاب میں ہے، آپ ماسوی اللہ سے انقطاع کی تعلیم اور توحید و اخلاق کا درس اس طرح دیتے ہیں:-

اس پر نظر کو جو تم پر نظر رکھتا ہے، اس کے سامنے رہو جو تمہارے سامنے رہتا ہے، اس سے محبت کرو جو تم سے محبت کرتا ہے، اس کی بات مانو جو تم کو بلاتا ہے، اپنا باتھا سے دو جو تم کو گرنے سے سنبھال لے گا، اور تم کو جہل کی گمراہیوں سے نکال لے گا، اور بلا کتوں سے بچائے گا، بھائیں دھوکر میں چکیل سے پاک کر دے گا.... الخ۔

## دنیا سے متعلق آپ کا نظریہ

آپ کے بیہاں تہبہ نیت کی تعلیم نہیں تھی، وہ دنیا کے استعمال اور اس سے بقدر ضرورت اشکاع سے منع نہیں فرماتے تھے، اس کی پرستش اور فلاحی اور اس سے قلبی تعلق اور عشق سے منع فرماتے تھے، ان کے مواعظ جس کا یہ مجموعہ ناظرین میں خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے، درحقیقت حدیث قدسی "بے شک دنیا تمہارے لئے پیدا کی گئی ہے، اور تم آخرت کے لئے پیدا کئے گئے ہو (الحدیث)" کی تفسیر ہیں۔ ایک مجلس وعظ میں آپ نے فرمایا:-

دنیا میں سے اپنا مقصود اس طرح مت کھا کر وہ بیٹھی ہوئی ہوا اور تو کھڑا ہو، بلکہ اس کو بادشاہ کے دروازے پر اس طرح کھا کر تو بیٹھا ہوا ہوا اور وہ طباق اپنے سر پر رکھے ہوئے کھڑا ہوئی ہو، دنیا اس کی خدمت کرتی ہے جو حق تعالیٰ کے دروازے پر کھڑا ہوتا ہے، اور جو دنیا کے دروازے پر کھڑا ہوتا ہے، اس کو ذلیل کرتی ہے، کھا حق تعالیٰ کے ساتھ عزت و تونگری کے قدم پر۔ (زیرنظر کتاب باب: ۱۶)

## شیخ کا تصویف اور بیعت و ارشاد

مجلس وعظی جلوت ہو یا خانقاہ کی خلوت، ہر جگہ حضرت جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کا انصب اعین ایک ہی تھا، یعنی اللہ کے دین کا نلبہ اور شریعت اسلامی کی بالادستی و بول بالا۔ کوئی شخص کسی فطرہ میں پر اللہ کے دین کو اس وقت تک نالب نہیں کر سکتا جب تک اپنے دل کی زمین پر اسے غالب نہ کر لے، حضرت شیخ کے طریقہ تصویف کا مرکز اور جو ہر یہیں تھا کہ موسن اپنی تمام مرضیات کو اللہ کی مرضیات میں گم کر دے، اس کے تمام خیالات، ارادات، حرکات و سکنات، حالات اور مقامات کتاب و سنت کے تابع ہو جائیں۔ آپ جس سلسلہ طریقہ کے باñی تھے اس کے دو اہم اجزاء، یہیں، ایک کتاب و سنت کی تھیں پابندی و پیروی، اور دوسرے احکام شریعت کی مخالفت اس طریقے کی جائے کہ اس کی رہن اور اس کا جوہ انکا بول سے سامنے ہو۔

چونکہ اسلامی آبادی کے پھیلاو اور معاشی تغیرات کے پڑھ جانے کی وجہ سے مدارس کے ذریعے عمومی اصلاح و تربیت کا کام نہیں لیا جا سکتا تھا، اور نہ کسی روحانی انقلاب کی توقع کی جا سکتی تھی، اس لئے مسلمانوں میں نئی ویئی زندگی، نیا نظم و ضبط اور نئے مرے سے حرکت و عمل پیدا کرنے کے لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے پر ایمان و عمل اور اجتماعی شریعت کے لئے آپؐ نے بیعت لینا شروع کیا، اور مسلمان اپنی سابقہ غفلت و جاہلیت کی زندگی سے توبہ کر کے ایمان کی تجدید کرنے لگے۔ حضرت شیخ علیہ الرحمۃ سے پہلے بھی وین کے داعیوں و مخلص خادموں نے اس راستے سے کام لیا ہے، اور ان کی تاریخ بھی محفوظ ہے، لیکن حضرت شیخ نے اپنی محبوب دیل اور شخصیت، خدا داد روحانی کمالات اور فطری علوٰ استعداد اور ملکہِ اجتہاد سے اس طریقے کوئی زندگی بخشی، نہ صرف اس سلسلے کے ایک نامور امام اور ایک مشہور سلسلہ قادریہ کے بانی ہیں، بلکہ اس فن کی تجی تدوین و ترتیب کا سہرا آپؐ ہی کے مرے، آپؐ سے پہلے وہ اتنا مدون و مرتب اور مکمل و منضبط نہ تھا، نہ اس میں اتنی عمومیت اور وسعت تھی، جتنی آپؐ کی زندگی میں لاکھوں انسان اس طریقے سے فائدہ اٹھا کر ایمان کی حلاوت سے آشنا اور اسلامی زندگی و اخلاق سے آراستہ ہوئے۔

### ساختہ وفات

ایک طویل مدت تک دنیا کو اپنے کمالاتِ ظاہری و باطنی سے مستفید کر کے اور عالم اسلام میں روحانیت اور رجوع الی اللہ کا عالمگیر ذوق پیدا کر کے ۱۹۵۵ھ میں ۹۰ سال کی عمر میں اس دارفانی سے کوچ کر گئے۔ آپؐ اس دنیا سے تشریف لے گئے، لیکن اپنے چچھے دین کے داعیوں اور نقوش و اخلاق کے مریبوں کی ایک جماعت چھوڑ گئے، جنہوں نے آپؐ کے کام کو جاری رکھا اور ماذیت اور غفلت کا مقابلہ کرتے رہے۔



## مقدمہ

از: حضرت مولانا عاشق الہی صاحب میر بھی رحمۃ اللہ علیہ

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ مُحَمَّدٍ  
وَآلِهِ وَاصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ، آمَّا بَعْدُ۔

مذہب اسلام کو دنیا بھر کے مذاہب پر جو شرف حاصل ہے اس کا ایک جزیہ بھی ہے کہ اس کی فیض یافتہ جماعت میں ہزار ہا آفرا داپنی قوتِ ایمانیہ کے اندر ایسے مضبوط ثابت قدم ہیں جنہوں نے پیغمبروں کی خدمتیں انجام دیں، اور سید الانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کی پھیلائی ہوئی شریعت کو زندہ اور روشن کرنے کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی نیابت کا پورا حق ادا کیا۔ آدیان باطلہ تو کسی گنتی اور شمار میں نہیں، سیدنا آدم علیہ السلام سے لے کر سیدنا عیینی علیہ السلام تک جتنے بھی انبیاء دنیا میں تشریف لائے ان کی امتوں میں مجموعی حیثیت سے بھی منصبِ نبوت کے فرائض کو انجام دینے والے اتنے نہیں نکل سکتے جتنے ایک امت، محمدیہ میں مختلف زمانوں اور مختلف ممالک کے اندر پیدا ہوتے اور اپنی کارگزاری کا عملی ثبوت دے کر اپنے ہادی، اپنے راہبر، اپنے آقا، اپنے مالک، اپنے باشا، اپنے افسر، اپنے معلم، اپنے محبوب، اپنے استاد اور اپنے محسن سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھیں خستہ کرتے رہتے ہیں۔ نخلتارِ محمدی کے باغمبان ”اویاء اللہ“ کہلاتے ہیں، اور اپنی ہمت، اپنے استقلال اور اپنے قلوب کی نورانیت کے فرقی مراتب پر قریب بجانہ کے درجات مختلف سے نوازے جاتے ہیں اور ابدال و انحوات و اقطاب کے نام سے پکارے جاتے ہیں۔ چنانچہ محمدی کچھار کے شیروں کی اس بہادر و پاک و باز جماعت میں سیدنا ابو حیی الدین عبدال قادر

جیلانی قدس سرہ کی ذاتِ والا کو آسمانِ ولایت و قرب کے ستاروں میں شمسِ نصف النہار کی طرح جو فخر و عزت حاصل ہے، وہ دُنیا سے پوشیدہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ آپ کا وجود سر اپا پرده پیرہ میں آرام فرمانے والے محبوب رتب العالمین کے روحانی بچوں میں وہ خلف سعید ثابت ہوا ہے جس پر حق تعالیٰ شانہ نے اپنے گروہ ملائکہ سے مبارکہ فرمائی۔

حضرت مسیح کو رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ مقدسہ کے ساتھ روحانی بیٹی ہونے کے ساتھ جسمانی حیثیت سے بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آل میں داخل ہونے کا فخر حاصل ہے۔ اس لئے آپ کے والد سید ابو صالح موسیٰ کا سلسلہ نسب حضرت امام حسن رضی اللہ عنہ سے، اور آپ کی والدہ بی بی امّت التّحیر امّۃ الجبار فاطمہ بنت عبد اللہ صومیٰ کا سلسلہ نسب حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ سے متّا ہے۔ اور یہ گلستانِ شہادت کے دونوں نونہال سرورِ دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے جگر گوشہ نوازے اور آپ کے شریۃ الفواد صاحبِ جزا وی سیدتنا فاطمۃ الزہراء رضی اللہ عنہا کے صاحبزادے ہیں، پس حضرت غوث الاعظمؑ نبیت اخضی و حسینؑ سید ہیں اور قرب حق تعالیٰ شانہ میں مستحبوبیت کے صدر نشین۔ آپؑ کی ولادت شریفہ ۱۷ مئی ۱۸۷۰ء میں کیم رمضان المبارک کو بوقت شب قصہ بلق میں ہوئی تھی، جو قصابِ جبل میں بغداد کے قریب ”جیلان“ کے نام سے مشہور ہے۔ آپؑ مرتبہ ولایت میں قطب العالم اور غوث زمانہ تھے، آپؑ کو روحانیت کی قوتِ قدریہ میں بیرونی حاصل تھا، آپؑ کی مجلس شریفہ مور دیوار پر بانی و مطرب رحمت والطافیہ زبانی تھی، جس میں صلحائے جنات و ملائکہ کے علاوہ انبیاء علیہم السلام کی آرواح طیبات کی روحانی شرکت ہوتی اور کبھی کبھی روح پر فتوح سید ولد آدم علیہ افضل الصلوٰۃ والسلام کا نزولِ اجلال بھی توثیق و تائید کی غرض سے ہوا کرتا تھا۔

آپؑ نازک بدن اور میانہ قد تھے، رنگ آپؑ کا گندمی اور سینہ کشادہ تھا، ریش مبارک بہت گنجان تھی اور چہرے سے پرہیبتِ حق کی نوری شعائیں دیکھیں، آپؑ طبعاً مخلوق سے متّوّح، ویرانہ پسند، اخلاق اس سے ڈبرداشتہ، زوایتی خمول و گنائی کے مشتاق اور اپنے محو و استغراق میں منہمک بلکہ عاشقانہ، متّانہ وار، متوكّل انگر زران کے شیدا تھے، مگر چونکہ قطبیتِ کبریٰ کا تاج آپؑ کے سر پر رکھا گیا تھا کہ بھکرے ہوئے کوراہ تبلائیں، شرابِ دُنیا

کے محور اور متوالوں کو ہوش میں لا کیں، سوئے ہوؤں کو جگائیں، خواب غفلت کے بے خبروں کو بیدار کریں، جہلاء اور علماء اور علماء کو صاحبان عمل بنا کیں، گزرے ہوئے قلوب کو سنواریں، یہاں قلب کا علاج کریں، بتائے معصیت مردہ دلوں کو طاعت حق جل و علا کی حیات سخنیں، مخلوق پرستوں کو توحید حق سکھائیں، ہندہ اسباب بننے ہوؤں کو مہبہ الاسباب کا بندہ بنا کیں، حرص و ہوائے نفس و شیطان کے ہاتھ میں محبوس قیدیوں کو ان کے خونخوار جنگوں سے چھڑائیں، دنیاداروں کو دین داری کا ذائقہ چکھائیں اور پاہنڈا اسیہ بوس و طمع لوگوں کو رہانی، رحمانی، اللہ والا بنا کر اپنے مولیٰ کے سامنے پیش فرمادیں۔ اس لئے آپ کو مخلوق میں رب نے کی سخت ترین صعوبت میں بتلا کیا گیا کہ مختلف الطبائع اشخاص کی طرح طرح کی ایذاوں کو برداشت کریں اور ارشادات و نیوپاتس سے ان کی ظلمتوں کو مبدل ہے نور و ضیاء بنا کیں۔ آپ کا وعظ جو رہانی فتوحات، رہانی الہامات اور سجانی ارشادات و بدایات کا سمندر ہوتا تھا، جس وقت جوش میں آتا تو سائیں بے تاب ہو جاتے اور بسا اوقات مجلس وعظ سے کئی کئی جنائزے اٹھائے جاتے تھے۔ آپ کی مجلس وعظ میں چونکہ امراء و فقراء، رؤسائے، درویش، سلاطین و مریدین، علماء و صلحاء، زادہین و عابدین، معتزلہ و مبتدیین، دنیاداروں دین دار، مشائخ و مریدین، فصحاء، شعراء، اہل سیف و اہل قلم، ضعفاء و اقویاء، سخت دل و فرم دل، اہل شہر و اہل دیہات، عوام و خواص، غرض ہر قسم و ہر طبقے کے لوگ جی کہ یہود و نصاری اور کفار و مشرکین بھی شریک ہوتے تھے، اور جنات و ملائکہ و آزادی انبیاء جو اس جماعت کے علاوہ تھی جو کسی کو نظر نہ آتی تھی، بنی آدم ہی کا اتنا انبوہ جمع ہو جاتا تھا جسے کوئی شمار نہیں کر سکتا تھا اور نہ بھانے یا فرق مراتب ملحوظ رکھنے کا اہتمام تھا، اس لئے جو جہاں جگہ پاتا و پیس بیٹھ جاتا، اور جہاں تک دیکھنے والوں کی نظر جاتی تھی حاضرین کے دھن کے دھن دکھانی دیتے تھے، اس کے بعد جب حکمت و دانش کے اپر نیساں کی موسلا دھار بارش بر سی شروع ہو جاتی تھی تو کسی پروجہ طاری ہوتا تھا اور کسی پر آہ و بکا، کوئی محظیت استقراری کیفیت میں ششدار بیٹھا رہ جاتا تھا اور کوئی مضطرب و بے اختیار ہو کر کپڑے پھاڑتا، اسی میں یہ حالت بھی ہوتی تھی کہ کوئی اپنے قلب کی چوٹ کو ضبط نہ کر سکا تو اس کا جگر شق ہو گیا اور شمشیر محبت کا گھائل ہو کر شہادت لقاۓ محبوب کا شرب پیا اور موت کی

نہیں سو گیا، وعظ کے ختم ہونے پر جب حاضرین منتشر ہوتے تو منے معرفت کے متواuloں اور شہداے عشق کی نعمتوں کا پتہ چلتا تھا کہ آج اتنے جنازے اٹھانے کی نوبت آئی۔

حضرت مددوح نے حدیث شریف و تفسیر اور جملہ علوم دینیتیہ کی ظاہری تعلیم آجلہ علمائے زمانہ خصوصاً شیخ محمد تقیٰ عارفؒ سے تکمیل کرنے کے بعد جب طریقت میں قدم رکھا تو مراتب قرب و خلوت نیشنی میں اتنے بڑھے کہ متول آبادی سے باہر رہے، آخر جب تقدیر کے ہاتھوں نے سراپہ نجیوں سے باہر نکال کر ارشادات و تربیت خلق کے لئے منبر پر لاٹھایا تو مجبور ہو کر لاہور میں جبکہ آپؒ کی عمر چالیس سال کی تھی، آپؒ دارالسلطنت بغداد تشریف لائے، خلافائے عبادیہ کا دور دورہ تھا اور اہل زمانہ دنیا طلبی میں مشہک، مغربہ حکومت میں بدست اور نشرہ امارت میں سرشار تھے۔ معتزلہ اور مبتدیین کا رنگ جدا تھا، اور امراء کے سامنے طالب دنیا علماء نے دین فروٹی کی بدولت اپنی اور دوسروں کی میٹی بے حد خراب کر رکھی تھی، اس لئے شروع شروع میں صاف گولی کی بدولت آپؒ کو تکلیفیں اٹھانی پڑیں اور صبر کا امتحان دینا پڑا، اس کے بعد آپؒ کے فیوضات کا اثر عام ہو گیا اور مخلوق کے قلوب میں آپؒ کی عظمت اور محبوبیت رُج گئی۔ چنانچہ یہ مجموعہ انہی دو سال کے ارشادات کا شخص ہے۔ لاہور میں بہ ماورائے الٹانی رائج روایت کی بنا پر گیارہویں تاریخ کو آپؒ کا وصال ہوا، اور بغداد کو زیارت گاہ خلائق بنائ کر آپؒ دنیا سے سدھا رے۔ آپؒ کے مواعظ کی شان حکیمانہ اور جلال کا رنگ لئے ہوئے تھی، آپؒ بلا روز رعایت کھرے اور صاف الفاظ میں نصیحت فرماتے تھے، بایس ہمسہ یہ تھی وزراء، و سلاطین کے لئے عزت کا تاج تھی، جو اس سے گھبرا کر ناک پڑھاتا وہ فلاجِ ابدی سے محروم رہتا تھا۔ کبھی آپؒ خاص مرید کو خطاب فرماتے اور ”یا غلام اے“ کے عنوان سے پکارتے تھے، اور کبھی عام مجتمع کو مخاطب بناتے اور ”یا قوم اے“ کہہ کر وعظ فرمایا کرتے تھے۔

جو کیفیت حضرت مددوح کے وعظ کی محلیں میں حاضر ہونے والے کو حاصل ہوتی ہے، اس کا نقشہ آتا نہ زبان و قلم کی طاقت سے باہر رہے، مگر حق تعالیٰ شانہ جزوئے خیر عطا فرمائے حضرت شیخ عفیف الدین ابن المبارکؒ کو کہ آپؒ نے آنے والی نسلوں کی پیاس پر نظر رکھی اور اس ضرورت کو محسوس فرمایا کہ اس آب شیریں کے بادل کا برستا جس وقت ختم

ہو جائے گا تو تشنہ گاں بہادیت اور قطب العالم کے مواعظ و ملفوظات کا فیضان حاصل کرنے کے متنی و طلب گار مسلمان حضرت کے ساتھ "اعطش! اعطش!" پکاریں گے، اور آسمان ولایت کے آفتاب کو غروب ہو جانے کی وجہ سے جب دیکھنے سکیں گے تو کف افسوس ملنے کے سوا کچھ بن نہ پڑے گا، اس لئے اس گہریار مجلس کے سرشاری وعظ قلم بند کر دیئے، اور حضرت محبوب بھانی کے دہن فلاح معدن سے حکمت و انس کے جو پھول مختلف مجالس میں جھپڑا کرتے تھے، جتنا کچھ ہو سکا ان کو فراہم فرمایا ہمارے لئے ذخیرہ چھوڑ گئے۔ یہ بالکل صحیح ہے کہ ان مواعظ و ارشادات کو کتاب میں پڑھنے سے وہ لذت حاصل نہیں ہو سکتی جو سامعین و حاضرین مجلس کو دہن شیخ سے سن کر حاصل ہوا کرتی تھی لیکن چونکہ کلمات اور الفاظ وہی ہیں جو آپ کی زبان سے لکھا کرتے تھے، اس لئے جتنا لطف آج بھی ان میں چھپا ہوا ہے وہ متفرق کتابوں یا دوسروں کی تصنیف کے پڑھنے میں نہیں آ سکتا۔ حاصل کتاب چونکہ عربی زبان میں تھی اور ضرورت تھی کہ بیران پیر کے نام اور کام پر تن، من، دھن شارکرنے والے ہندی مسلمانوں کو جیلانی مواعظ و ملفوظات سے متعفٰ کرنے کے لئے ایسا اردو ترجمہ کر دیا جائے جو نہایت سلیمانی اور عام فہم ہو، مگر مجھ کو متعدد موافق در پیش تھے، جس کی وجہ سے اس کی بہت نہ ہوتی تھی۔ آخر ماہ رمضان المبارک میں میرے محبیٰ نکرم مولوی محمد ابراهیم خان صاحب جودھپوری نے جو اس وقت حسن اتفاق سے دیراول کے مدرس اسلامیہ عربیہ کے ہبھتمن ہیں، مجھ پر زور دیا کہ کسی طرح اس دینی خدمت کا انصرام ہو جائے۔ مولانا مہروج کے ساتھ خدمت سے میرا مخلصانہ اور قوی دوستانہ تعلق ہے، اس لئے میں نے ان کو لکھ دیا کہ مجھے اس نیک مشغل میں وقت ضرف کرنے پر سرت ہے، چونکہ میری طبیعت کا انداز شروع سے ایسا رہا ہے کہ جس کتاب کے ترجمے یا تصنیف کا قصد ہوا تو ساتھ ہی ساتھ اس کی کتابت و چھپائی بھی شروع کر دی گئی، کیونکہ لکھائی اور چھپائی والوں کا جب تک مجھ پر تقاضا نہ ہواں وقت تک میری طبیعت مضمون دینے پر مجبور نہیں کرتی، اس لئے یہ تو ناممکن ہے کہ ترجمہ تکمیل کر کے آپ کے حوالے کر سکوں، ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ کوئی صاحب طبع کرنے کے لئے تیار ہو جائے اور ہر قسم کے انتظام کی تکمیل کا بار مجھ پر ڈال دیں، تو میں ترجمہ و کتابت و چھپائی ایک ساتھ شروع کر دوں، چنانچہ مدد و حنفے اپنے مدرسے کے نیک ول بانی حاجی

عبدالحکیم بن علی الحق جو ہری رئیس ویراول بانی واللک مدرسہ اسلامیہ عربیہ سلمہ رہب سے اس کی تحریک کی اور الحمد للہ وہ اس پر آمادہ ہو گئے اور بقدر مصارف ماہوار پیشگی روپیہ سمجھنے کا وعدہ فرمایا کہ اس کا سبب ہوئے کہ چھ ماہ کے اندر یہ جمال یوں نظارہ گا و خلاق ہن گے۔

مولانا محمد ابراہیم خان صاحب سلمہ جن کا وجود اہل ویراول کے لئے نعمت الہیہ، مدرسہ اسلامیہ کی خوش نصیبی و موجب برکات ہے، اس قدر صالح و سعید شخص ہیں کہ اس صدقہ جاریہ کا اصل محیر ہونا ان کی طرف منسوب کر کے شائع کیا جائے تو ان کو شاید پسند نہ ہو گا۔ اور میں بھی نہیں چاہتا کہ جو زوالی تعلقات میرے ان کے ساتھ ہیں، ان کی بنا پر اس تحریک اور اس پر آمادہ ہو جانے کی وجہ بیان کروں، مگر حاجی عبدالحکیم صاحب کی ہمت و دوین دارانہ حمیت کا احسان مند ہو کر عرض کروں گا کہ حق تعالیٰ ان کو جزاۓ خیر دے، اگر وہ اس کا رخیر میں اتنا حصہ نہ لیتے تو میں ایک صفحے کا بھی ترجمہ نہ کر سکتا اور میرا اور مولانا ممدوح کا یہ ارمان قبر میں ساتھ جاتا۔ پس اگرچہ پوچھئے تو حاجی صاحب کا احسان میری ہی گروں پر نہیں بلکہ جملہ مسلمانان ہند کی گروں پر ہے کہ انہوں نے تشگان فیوض یزدانی کے لئے آب حیات کا شیر میں چشمہ بہا دیا اور ہر شخص کو اجازت دی کہ کنارے پر آ کر حسب حوصلہ واستعدا و چنا چاہے سیراب ہو۔

دُنیا امروزہ ہے اور اس کا مال و آر پتھر کی سفید و سرخ کنکریاں ہیں، جو مقترب ہاتھ سے نکل جانے والی ہے، کوئی شخص قارون کے برابر بھی خزانہ فراہم کر لے تو نہ اپنے ساتھ لے جاسکتا ہے اور نہ اس کی محبت سے فلاج پا سکتا ہے۔ زہے قسم اس شخص کی جس کا پیسہ حق تعالیٰ کے دوین کی خدمت میں صرف ہوا، اور خوش نصیب ہے وہ جس کی کمائی مخلوق کے دینی کاموں کا وسیلہ بنی، پس اگر اس کتاب کے کسی ایک مضمون سے بھی کسی ایک شخص کو فلاج آخرت حاصل ہو گئی تو اس کا معاوضہ حاجی عبدالحکیم کو جو کچھ عطا ہو گا اس وقت ان کو اس کی قدر ہو گی، اور وہ تنکاریں گے کاش! بدن کے کپڑے بھی فروخت ہو کر اس کام میں لگائے جاتے تو یہ تجارت بڑے لفج کی تجارت تھی۔

مجھے معلوم ہے کہ حاجی صاحب کی تجارتی اور مالی حالت اس وقت کمزور ہو رہی ہے، چونکہ اس حالت پر ان کی ہمت شخص ان کی دوین دارانہ حمیت ہے اس لئے بے اختیار

ذی نعمتی ہے کہ حق تعالیٰ اس کے صلے میں ان کو دین و دُنیا دنوں بھر پور نصیب فرمادیں، ان کی اولاد میں برکت و صلاح بخشے اور دُنیوی عزت و جاه کے ساتھ اپنے قرب و لطف و امتنان سے مالا مال بنائے، اور امید ہے کہ وہ اپنی نیک نیتی کے پھل اور برکات کے ثمرات سے ان شاء اللہ جلد متعین ہوں گے، خدا کرے کہ ذوسرے اہل شرقت بھی ان کی ہمت سے سبق لیں اور جہاں ہزاراً ہاڑو پیٹی لذات و شہوات میں بر باد کرتے ہیں، کچھ رقم ایسی کتابوں کی اشاعت پر اگاہ دیا کریں، جس کی بدولت اسلامی دُنیا میں ان کا نام بھی مدقائق باتی رہے اور جناب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے دربار میں بھی ان کا تذکرہ کیا جاسکے کہ اس کی نعمت کی قدر آج نہیں معلوم ہوتی، مگر بعد میں پہنچنے کے وقت جب آنکھیں کھل جائیں گی تو سب قدر و منزلت معلوم ہو جائے گی۔

مجھے اس کتاب کے ترجمے میں مختلف قسم کی تفہیں پیش آئی ہیں، جن کو معدۃ رت کے درجے میں ذکر کرتا ہوں۔ اول یہ کہ عربی زبان قدرتی طور پر اتنی وسیع ہے کہ اردو کا تو کیا پوچھنا، کوئی زبان بھی ایسی نہیں ہے جو اس کے مطلب کو عربی کی طرح مختصر الفاظ میں ادا کر سکے، خصوصاً حضرت محبوب بسجاتی کا کلام جس کے اندر تصوف اور طریقت کے وہ عالی مضامین بھرے ہوئے ہیں جن کا سمجھنا اہل زبان کو بھی دشوار ہوتا ہے۔ پس ترجمہ کرتے وقت جو تنگی مجھ کو لاحق ہوتی تھی اس کو میرا اول ہی جانتا ہے کہ دماغ بعض دفعہ چکر کھانے لگتا ہے، مگر وہ اردو لفظ نہیں ملتے تھے جن میں حضرت شیخ کی عبارت کا مطلب عام فہم بناؤں۔

تاہم جہاں تک ہو سکا میں نے عربی الفاظ کو اردو کا خوب صورت جامہ پہنایا اور بے ضرورت جہاں کچھ عبارت کا اضافہ کرنا پڑا اس کو خط قوی میں بند کر دیا تاکہ شیخ کی عبارت کا لفظی ترجمہ مترجم کے اضافے سے متاز رہے۔ دوم اصل کتاب میں جو مجھے ہاتھ آئی اگرچہ مضری مطبوعہ تھی مگر اس قدر نہ چھپی تھی کہ بلا مبالغہ پانچ سو سے زیادہ اس میں غلطیاں تھیں اور کوئی ذوسر اقلیٰ یا مطبوعہ صحیح نہ نصیب نہ ہو سکا جس سے اس کا مقابلہ ہو سکتا، اس لئے اس کی تصحیح میں دماغ بہت خرچ ہوا، بڑی وقت یہ تھی کہ کتاب مصر میں چھپی تھی جہاں کی زبان عربی ہے اس لئے اہل مطالعہ نے جہاں کوئی لفظ بھی سمجھ میں نہیں آیا تو عربی ہی کا دوسر لفظ اس کی جگہ رکھ دیا، پس لفظاً تو غلطی محسوس نہ ہوئی مگر معنا نہلٹی تھی، اس لئے بعض جگہ تو ذرا غور کرنے

سے صحیح لفظ کا پتہ چل گیا، مگر بعض جگہ بفتوں و ماغ پر بیشان رہا، لیکن اللہ کا شکر ہے جہاں تک استعداد نے یاری دی اس کی بہت کچھ صحیح ہو گئی، غلط مقام پر میری یہ کوشش ہوتی تھی کہ تصحیف سے تجاوز نہ ہونے پائے اور لفظوں کے الٹ پھیر یا مشابہ حروف کی اول بدل سے غلط لفظ نہ بن جائے، نہ یہ کہ اپنی تصنیف یا ایجاد ہو، سو الحمد للہ کہ صحیح اسی وضع پر ہوئی ہے۔

الحمد للہ کہ اس کتاب میں وہ معنوی حسن پیدا ہو گیا جس کے قدر و ان اہل بصیرت اور اہل علم عموماً ہوا کرتے ہیں، اب رہا کتابت و چھپائی اور کاغذ کا حسن صوری! سو جہاں تک ہو سکا اس میں بھی توجہ کی گئی مگر حق یہ ہے کہ ان ضروری معنوی اصطلاحات کی توبے حد مشغولیت نے زیادہ توجہ ادھر نہیں ہونے دی، اور چونکہ میں سمجھتا ہوں کہ حضرت محبوب سیاحانی کے شیدائی ہندوستان میں لکھوں لاکھ مسلمان ہیں اس لئے یہ مقدس اور مفید ذخیرہ جس کا سرسری مطالعہ بھی برکت سے خالی نہیں ہے، با تھوں ہاتھ جائے گا۔ پس وہ وقت بہت قریب ہے کہ یہ دوبارہ طبع ہو اور اس وقت چونکہ صوری حسن کی طرف توجہ کرنے کے لئے میرا دماغ خالی اور ہمت مستعد ہو گئی لہذا اس کی بھی باحسن وجوہ تکمیل ہو جائے گی، اور کیا عجب ہے کہ اس کا بار بھی کوئی خوش نصیب صاحب مال با خدا اپنے ذمے لے لے کہ دوبارہ اس یوسف گیلانی کو ظاہری لباس بھی عمدہ سے عمدہ پہننا سکوں۔

یہ دیباچہ کتاب کی تیاری کے بعد چھپ رہا ہے، اس کی تکمیل کے فراغ کے چند ہی روز قبل یکے بعد دیگرے اس کتاب کے دو ترجمے بھی میری نظر سے گزرے، مگر ان مروارید ناسفتہ کو جس خدمت کی ضرورت تھی ناظرین کتاب کو معلوم ہو جائے گا کہ الحمد للہ اسی کتاب میں حاصل ہوئی، میں نے اس سمندر کو جو کوڑے میں بند تھا اور دو کا جامد پہناتے وقت مختصر اور جامع الفاظ لانے میں اپنی پوری ہمت ضرف کر دی ہے، کہ مضمون کا مطلب بھی کھل جائے اور عبارت بھی نہ بڑھے، مگر پھر بھی بعض دقيق باتیں اس سے سمجھے میں آئی مشکل ہیں کیونکہ ان کو شرح کی حاجت ہے، جی چاہتا ہے کہ وضاحت بڑھا کر آئندہ اس کو ایسا عام فہم کر دوں جیسا کہ آج کل مسلسل تقریر کے وعظ بہا کرتے ہیں، اور عربی چھوڑ کر صرف ترجمہ مگر شرح ترجمہ طبع کروں جس کی نزاکی شان قابل دید ہو کہ تصور کے دقيق مضمایں حل اور شبہات و شکوک رفع ہوتے چلے جائیں، اور اتنا لچکپ ہو کہ شروع کرنے

کے بعد ختم کے بغیر کتاب ہاتھ سے رکھنے کو جی نہ چاہے، یہ مسلسل عمارت نہایت پیاری ہوگی اور اس میں جس قدر حضرت محبوب بھائی کی زبان سے نکلے ہوئے الفاظ کا ترجمہ ہو گا اس پر خط کھیج دیا جائے گا تاکہ جو اضافہ شرح کی صورت سے ہو وہ جدا ہو جائے اور امام رہائی قدس سرہ کے الفاظ ممتاز ہو کر دونوں باتیں حاصل ہو جائیں تاکہ ترجمہ کا ترجمہ ہو اور شرح کی شرح، اس گوہر شہوار کو ملاحظہ فرمائے کہ معمولی استعداد کے اردو خواں بھی مخطوظ ہوں گے۔ اگر توفیق حق شامل حال ہوئی تو ماورجہ ۱۳۳۲ھ میں یہ علی بدھشان ولایت بھی دفتر خیر المطابع میرٹھ سے تیار ملے گا اور اس کی بدولت بہت کچھ کتابوں سے استفقاء حاصل ہو جائے گا۔

اب میں دعا کرتا ہوں کہ حق تعالیٰ اپنے محبوب سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طفیل اس ترجمے کو قبول فرمادے اور سب سے پہلے اس کے اصل بانی و محرک مولانا محمد ابرائیم خان صاحب اور حامی عبد الحبیب سینئھ سلمہما اللہ تعالیٰ کو، اور پھر اس کے مترجم و کاتب، اخوان و انصار اور سامعین و ناظرین کو زد حاتیت قادریہ سے بہرہ مند فرمائے کہ اپنی محبت، اپنے قرب، اپنی اطاعت، اپنے دیدار اور اپنی عنایات والطاف بے پایاں سے نوازے، قلوب و اجسام کی اصلاح فرمائے اور وینی و ذینوی جملہ ضروریات و مہمات کو آئیجام دے کر حسن خاتمه بخشدے، آمین یارَتَ الْعَلَمِينَ۔

وَالْأَخْرُدَ تَحْمَلُ آنِ الْحَمْدَ لِشَوَّهَدِ الْعَلَمِينَ

وَالصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ، بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ۔

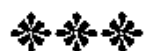
عاشقِ الْلَّهِ عَنِ عَنِ مِيرِٹھِ

الرِّیْسِ الثَّالِثِ ۱۳۳۲ھ



## حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ کا نسب

آپ کا اسم مبارک عبدال قادر اور کنیت ابو محمد ہے، آپ کے والد کا نام موسیٰ اور کنیت ابو صالح، ان کے والد عبداللہ جیلی، ان کے والد سید زاہد، ان کے والد محمد، ان کے والد داؤد، ان کے والد موسیٰ، ان کے والد عبداللہ، ان کے والد موسیٰ، ان کے والد عبداللہ مخلص، ان کے والد حسن ثانی، ان کے والد حسن، ان کے والد سید ناعلیٰ بن ابی طالب، رضی اللہ عنہم اجمعین۔



## باب نمبر ①

# اپنی آخرت کس طرح سنواریں؟<sup>(۱)</sup>

نزولِ تقدیر کے وقت حق تعالیٰ شانہ پر اعتراض کرنا موت ہے، وینکی موت ہے تو حید کی، اور موت ہے توکل و اخلاص کی، ایمان والا قلب لفظ "کیوں" اور "کس طرح" کو نہیں جانتا کہ "بلکہ" کیا ہے، اس کا قول تو "ہاں" ہے کہ (کہ حکم تقدیر کی موافقت کرتا ہے اور چون وچرا کے ساتھ رائے زندگی نہیں کرتا) نفس کی عادت ہی ہے کہ خلاف اور نزع کرے، پس جو شخص اس کی ہستی چاہے وہ اس کو اتنا مجاہدہ میں ڈالے کہ اس کے شرے بے خطر بن جائے، نفس تو شری شر ہے، مگر جب مجاہدے میں پڑتا ہے اور مطمئن بن جاتا ہے تو خیر ہی خیر ہو جاتا ہے اور تمام طاغیوں کے بجالانے اور محسیوں کے چھوڑ دینے میں موافقت کرنے لگتا ہے، پس اس وقت ارشاد ہوتا ہے کہ "اے اطمینان والے نفس! الوٹ اپنے رتب کی طرف کہ تو اس سے خوش اور وہ تجھ سے خوش" اب اس کا جوش بھی صحیح اور اس کا شرب بھی اس سے زائل ہو جاتا ہے اور مخلوقات میں کسی شے کے ساتھ بھی وہ لگا دنہیں رکھتا اور اس کا نائب اپنے باپ ابراہیم علیہ السلام کے ساتھ صحیح بن جاتا ہے کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنے نفس سے باہر نکل گئے اور بلا خواہش نفس باقی رہ گئے اور آپ کا قلب صاحبہ سکون تھا، (نارِ نمرودی میں گرنے کے وقت) آپ کے پاس طرح طرح کی مخلوقات آتیں اور انہوں نے آپ کی مدد کرنے لئے اپنے اپنے نفسوں کو پیش کیا، اور آپ فرماتے تھے کہ "مجھے تمہاری مدد و رکار نہیں ہے، وہ میرے حال سے واقف ہے اور اس لئے مجھے سوال کی بھی حاجت نہیں" جب شانِ تسلیم و توکل صحیح ہوئی تو آگ سے کہہ دیا گیا کہ "ہو جا شہنشدی اور سلامی والی ابراہیم پر" جو شخص حق تعالیٰ کے ساتھ (اس کی قضا و قدر پر راضی بن کر) صبر

(۱) بوقت صحیح برداز یکشنبہ بتاریخ ۲۰ شوال المکرہ ۱۴۲۵ھ بمقام خانقاہ شریف۔

اختیار کرتا ہے اس کے لئے دنیا میں خدا کی بے شمار مدد ہے اور آخرت میں بے شمار نعمت، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-

صبر کرنے والوں کو ان کا پورا اجر بے شمار دیا جاوے گا۔

اللہ پاک سے کوئی چیز پوشیدہ نہیں ہے، اس کی نظر کے سامنے ہے، جو کچھ بھی برداشت کرنے والے اس کی وجہ سے برداشت کرتے ہیں، اس کے ساتھ ایک ساعت کے لئے صبر کرو کہ برسہا برس اس کے لطف و انعام کو دیکھتے رہو گے، ایک ساعت کا صبر ہی تو شجاعت ہے، بے شک اللہ صبر کرنے والوں کا ساتھی ہے، مدد کرنے اور کامیاب بنانے میں اس کے ساتھ بہ استقلال رہو اور اس کے لئے بیدار ہو جاؤ اور اس سے غافل مت ہو، اپنے بیدار ہونے کو موت کے بعد کے لئے نہ چھوڑو، کہ اس وقت بیدار ہونا تم کو مفید نہ ہو گا، اس لئے بیدار بہ اس سے ملنے سے قبل، بیدار بہ اپنے غیر اختیاری بیدار ہونے سے قبل ورنہ پیشیان ہو گے، ایسے وقت کی پیشیانی تم کو مفید نہ ہو گی۔ اور اپنے قلوب کی اصلاح کرو، کیونکہ قلوب ہی ایسی چیز ہیں کہ جب وہ سنتور جاتے ہیں تو سارے حالات سنتور جاتے ہیں، اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

ابن آدم میں ایک گوشت کا مکڑا ہے، جب وہ سنتور جاتا ہے تو اس کی وجہ سے اس کا سارا بدن سنتور جاتا ہے، اور جب وہی بگڑ جاتا ہے تو سارا بدن بگڑ جاتا ہے، اور وہ قلب ہے۔

قلب کا سنتورنا، پرہیز گاری، حق تعالیٰ پر توکل، اس کی توحید اور اعمال میں اخلاص پیدا کرنے سے ہے، اور اس کا بگڑنا ان خصلتوں کے معدوم ہونے سے، قلب گویا پرند ہے بدن کے پنجرے میں، گویا موتی ہے ڈبے میں، گویا مال ہے صندوق میں، پس اعتبار پرند کا ہے پنجرے کا نہیں ہے، اعتبار موتی کا ہے ڈبے کا نہیں، اعتبار مال کا ہے صندوق کا نہیں۔

اے میرے اللہ! ہمارے اعضا کو اپنی اطاعت میں، قلوب کو اپنی معرفت میں مشغول فرماؤ مردت العرش اسی رات اور سارے دن اسی میں مشغول رکھا اور ہم کو شامل فرم اسلاف کے ساتھ اور ہم کو نصیب فرمائیا تھا، اور ہمارا ہو جا جیسا کہ ان کا

بُوگیا تھا۔

صاحبوا! اللہ کے ہو جاؤ جیسا کہ نیک بندے اس کے ہو گئے تھے، یہاں تک کہ اللہ تمہارا ہو جائے جیسا کہ ان کا ہو گیا تھا، اگر تم چاہتے ہو کہ حق تعالیٰ تمہارا ہو جائے تو اس کی اطاعت اور اس کے ساتھ صبر کرنے اور اس کے افعال پر جو تمہارے اور دوسروں کے اندر صادر ہوں، راضی ہونے میں مشغول ہو جاؤ۔ اور وہ لوگ زاہد بنے تھے ذینیا میں اور جو کچھ اپنا مقصوم انہوں نے لیا تھا، تقویٰ اور پرہیزگاری کے ہاتھ سے لیا تھا، پھر وہ طالب آخرت بنے اور جو اس کے کام تھے وہ انہوں نے کئے، اپنے نفسوں کا کہنا نہ مانا اور اپنے رتب عز و جل کی اطاعت کی، انہوں نے پہلے اپنے آپ کو نصیحت کی اور اس کے بعد دوسروں کے ناصح بنے۔

صاحبزادے! اول اپنے کو نصیحت کر اس کے بعد دوسرے کے نفس کو نصیحت کرنا، خاص اپنے نفس کی اصلاح اپنے ذمے لازم سمجھو اور جب تک تیرے اندر کچھ اصلاح کی ضرورت باقی رہے دوسروں کی طرف مت بھج، تجھ پر افسوس ہے کہ خود دُوب رہا ہے پھر دوسرے کو کیونکر بچائے گا؟ تو خود آندھا ہے، دوسرے کا ہاتھ کس طرح تھا میں گا؟ لوگوں کا ہاتھ وہی پکڑتا ہے جو بینا ہو، اور ان کو دریا سے وہی نکال سکتا ہے جو خود تیرنا جانتا ہو، اللہ تعالیٰ تک لوگوں کو وہی پہنچا سکتا ہے جو اس کی معرفت حاصل کر چکا ہو، اور جو خود وہی اس سے جاتا ہے وہ کیونکر اس کا راستہ بتا سکتا ہے؟ اگر تو اس کو محبوب سمجھتا، خاص اسی کے لئے عمل کرتا اور صرف اسی سے ذرتا کسی دوسرے سے نہیں، تو اللہ کے تصرفات میں کلام مت کر، یہ مضمون قلب سے تعلق رکھتا ہے نہ کہ زبان کی بک بک سے، اور یہ خلوٰۃ میں ہوتا ہے نہ کہ جلوٰۃ میں، جبکہ توحید گھر کے دروازے پر ہو اور شرک گھر کے اندر تو یہی نفاق ہے، افسوس تجھ پر کہ تیری زبان تقویٰ پکارتی ہے اور تیرا دل فاجز بن رہا ہے، تیری زبان شکر کرتی ہے اور تیرا قلب اعتراض کر رہا ہے، حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے ابن آدم! میری طرف سے تو خیر تیری جانب اُترتی ہے اور تیری طرف سے شر میری جانب چڑھتا ہے، افسوس ہے تجھ پر، تو دعویٰ کرتا ہے کہ اللہ کا بندہ ہے اور اطاعت کرتا ہے اس کے مساوا کی، اگر تو واقعی اس کا بندہ ہوتا، اسی کے لئے عداوت کرتا اور اسی کے لئے محبت، سچا موسمن اپنے نفس، اپنی خواہش کی اطاعت نہیں کیا کرتا، وہ شیطان کو جانتا ہی نہیں اس کی اطاعت تو کیا کرے گا، وہ ذینیا کی

پرواہی نہیں کرتا اس کے سامنے ذمیل تو کیا ہو گا، بلکہ وہ تو ذمیا کو خود ذمیل سمجھتا اور آخرت کا طالب بنتا ہے، اور جب آخرت حاصل ہو جاتی ہے تو اس کو چھوڑ دیتا اور اپنے مولی عز و جل سے تعلق ہو جاتا ہے، کہ اپنے تمام اوقات میں خالص اس کی عبادت کرتا رہتا ہے، وہ اللہ عز و جل کا ارشاد ن چکا کہ:-

لوگوں کو نہیں حکم دیا گیا مگر اسی کا کہ وہ اس کی عبادت کریں، اسی کے لئے عبادت کو خالص بنانا کراور یک جہت ہو کر۔

خلق کو خدا کے ساتھ شریک کرنا چھوڑ دے اور حق تعالیٰ کو یکتا سمجھو، وہی تمام چیزوں کا پیدا کرنے والا ہے اور اسی کے ہاتھ میں جیس تمام اشیاء، اے غیر اللہ سے کسی چیز کے مانگنے والے اتوے تو ف ہے، کیا کوئی ایسی چیز بھی ہے جو اللہ کے خزانوں میں نہ ہو؟ اللہ فرماتا ہے:-

کوئی چیز بھی نہیں مگر ہمارے پاس ہیں اس کے خزانے۔

صاحبزادے! صبر کا تکمیلہ اور موافقت کا پٹہ باندھ کر کشائش کے انتظار میں عبادت کرتے رہو اور تقدیر کے پر نالے کے نیچے سوو، جب تو ایسا ہو جائے گا تو مالک تقدیر اپنا فضل و انعامات تجھ پر اتنے بر سائے گا جن کی طلب اور تمہا بھی تو اچھی طرح نہ کر سکتا۔

صاحبوا تقدیر کی موافقت کرو اور عبدالقادر کی بات مانو جو تقدیر کی موافقت میں کوشش ہے، تقدیر کے ساتھ میری موافقت ہی نے مجھ کو قادر کی طرف آگے بڑھایا۔

صاحبوا! آؤ ہم سب اللہ اور اس کے فعل اور تقدیر کے سامنے جھکیں اور اپنے ظاہری اور باطنی سروں کا جھکا دیں، تقدیر کی موافقت کریں اور اس کے ہم رکاب بن کر چلیں اس لئے کہ وہ بادشاہ کی بھیجی ہوئی ہے، ہمیں اس کے بھیجنے والے کی وجہ سے اس کی عزت کرنی چاہئے، پس جب ہم اس کے ساتھ ایسا برتاؤ کریں گے تو ہم کو اپنے ساتھ اٹھا کر قادر تک لے جائے گی، ”اس جگہ ولایت اللہ پچھے ہی کی ہے“ اس کے دریائے علم سے پینا اور اس کے خوانِ فضل سے کھانا اور اس کے انس سے مانوس ہونا، اور اس کی رحمت میں چھپنا تجھ کو مبارک و خوش گوار ہو گا، یہ ایک ایک بات لاکھوں میں فرد ہے، تمام کنبوں اور قبیلوں میں سے گویا ایک ہے۔

صاحبزادہ! تقویٰ کو ضرور سمجھو، شریعت کے حدود کو اپنے اور پر لازم ہر نفس اور خواہش اور شیطان اور مردے ہم نشینوں کی مخالفت کا پابند ہو، ایمان والا بندہ ہمیشہ ان کے ساتھ جہاد میں رہتا ہے کہ نہ اس کے سر سے خود ہتا ہے نہ تواریخ نیام میں جاتی ہے اور نہ اس کے گھوڑے کی پیٹھے اس کی زین سے خالی ہوتی ہے، ان کا سوتا اہل اللہ کی طرح غلبے کی حالت میں ہوتا ہے، فاقہ ان کی خوراک ہے، ان کا کلام عبادت ہوتا ہے، گونگا رہنا ان کی عادت ہے، اس کے سوا کچھ نہیں کہ تقدیر خداوندی ان کو بلوائی ہے، اللہ کا فعل ہی ان کو بلا تا اور ان کے لہوں کو حرکت دیتا ہے، ان کا بولنا دنیا میں ایسا ہے جیسے اعضاء کل کو قیامت کے دن بولیں گے کہ خدا ہی ان کو گویاں عطا فرماتا ہے جو ہر بولنے والے کو گویاں بخشتا ہے، وہی ان کو بھی گویا کرتا ہے جیسا کہ پھر کو گویاں دے دیتا ہے، ان کے بولنے کے اساباب مہیا فرمادیتا ہے پس وہ بولنے لگتے ہیں، جب ان سے کوئی کام لینا چاہتا ہے تو ان کو اس کے لئے تیار کر دیتا ہے، اس نے چاہا کہ مخلوق کو بشارت و تہذیب کی تبلیغ ہوتا کہ ان پر رحمت قائم ہو سکے تو انہیاں مسلمین کو گویاں عطا فرمائی، پھر جب ان کو اپنے پاس بلائے تو علماء کو جوان کے علم پر عامل تھے کھڑا کر دیا، پس ان کی طرف سے نیا پڑہ دہ باتیں پہنچانے کو جو مخلوق کے لئے مفید ہیں ان کو گویاں بخشتا ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:-

علماء و ارث ہیں انہیاء کے۔

صاحبزادہ! اللہ عز و جل کا شکر آدا کر داں کے انعامات پر، اور ان کو اسی کی طرف سے سمجھو کیونکہ وہ فرماتا ہے:-

جو کچھ بھی نعمت تمہارے شامل حال ہو وہ اللہ ہی کی طرف سے ہے۔

اے خدا کی نعمتوں میں کرو! میں لینے والا تمہاری شکر گزاری کہاں گئی؟ اے شخص جو اس کی نعمتوں کو غیر کی طرف سے سمجھتا ہے! کبھی تو تم اس کی نعمتوں کو غیر کی طرف سے سمجھتے ہو اور کبھی اپنے آپ کو ان کا مستحق سمجھو، اس کے مفترر ہتھے ہو جو تمہارے پاس نہیں ہے، اور کبھی ان نعمتوں سے اس کی معصیتوں پر اعتماد حاصل کرنے لگتے ہو۔

صاحبزادہ! تجوہ کو خلوت میں ایسے تقویٰ کی حاجت ہے جو تجوہ کو معصیتوں اور لفڑیوں سے باہر نکالے اور ایسے مراقبے کی ضرورت ہے جو تجوہ کو حق تعالیٰ کا تیری طرف نظر

رکھنا تجوہ کو یادِ لاتار ہے، تو حاجت مند ہے کہ تیری خلوت میں یہ حالت تیری ساتھی ہو، اس کے بعد تجوہ کو حاجت ہے نفس اور شیطان کے ساتھ چنگ کرنے کی، عام لوگوں کی بربادی لغزشوں سے، اور زاہدوں کی تباہی خواہشاتِ نفس سے، اور ابدال کی ہلاکت خلوت میں خطرات سے، اور صدیقین کی بربادی اور ادھر ادھر توجہ کرنے سے ہے کہ ان کا شغل صرف اپنے قلوب کی حفاظت میں رہنا ہے، اس لئے کہ وہ شاہی آستانے پر ہونے والے ہیں، وہ دعوت کے مقام پر کھڑے ہونے والے ہیں کہ مخلوق کو اللہ کی معرفت کی طرف بلاعیں، وہ ہمیشہ قلوب کو پکارتے اور کہتے ہیں کہ اے قلوب! اے ارواح! اے انسان! اے جن! اے پادشاہ کے طلب گاروا! چلو شاہی دروازے کی طرف لپکو اس کی جانب اپنے قلوب کے قدموں سے، اپنے تقویٰ اور توحید اور معرفت اور بارفعت و رزع اور دنیا و آخرت میں ماسوی اللہ بے تو جہی و زہد کے قدموں سے، یہ ان لوگوں کا شغل ہے اور ان کی ہمتیں مخلوق کی اصلاح میں مصروف ہیں، ان کی ہمتیں عرش سے لے کر ثریٰ تک آسمان و زمین کو شامل ہیں۔

صاحب زادے! نفس اور خواہش کو اپنے سے ڈور کر، ان مقدس لوگوں کے قدموں کے نیچے کی زمین ہو جا، ان لوگوں کے سامنے خاکِ بن جا (خدا تجوہ میں حیاتِ ڈال دے گا کیونکہ) حق تعالیٰ نکالتا ہے زندہ کو مردے سے اور نکالتا ہے مُردہ کو زندہ سے، ابراہیم کو پیدا فرمایا ان کے والدین سے جو مردہ تھا بوجہ کفر کے، مومن تو زندہ ہے اور کافر مردہ، صاحبِ توحید زندہ ہے اور مشرک مُردہ ہے، اور اسی لئے حق تعالیٰ نے اپنے کلام میں ارشاد فرمایا ہے سب سے پہلا شخص جو میری مخلوق میں مُردہ پیدا ہوا وہ ابلیس ہے، یعنی وہ میری معصیت کے نافرمانی کے سبب مُردہ بن گیا۔ یہ آخری زمانہ ہے کہ نفاق کا بازار اور جھوٹ کا بازار گرم ہے، متینِ حُمُنِ افقوں، جھوٹوں اور دجالوں کے ساتھ، افسوس ہے تجوہ پر اتیرا نفس منافق ہے، جھوٹا ہے، کافر ہے، فاجر ہے، مشرک ہے، تو اس کے ساتھ کس طرح بیٹھتا ہے؟ اس کی مخالفت کر، اس کی موافقت مت کر، اس کو قید کر، اس کو آزاد ملت کرو، اس کو جیل میں بند کر، اس کا حق جس کا ادا کرنا ضرور ہے اس کو پہنچا تارہ، اس کو مجاہدے سے کوٹ اور جس کا نام ”خواہش“ ہے اس پر سوار ہو جا، اور اس کو چھوڑ ملت کرو تجوہ پر سوار ہو جائے گی۔ اور طبیعت کا ساتھ ملت دے کیونکہ وہ نا سمجھ اور چھوٹے بچے کے مثل ہے، تو پھر طفلِ صیرے

کس طرح پڑھتا اور قبول کرتا ہے؟ اب رہا شیطان تو وہ دشمن ہے تیرے باپ آدم علیہ السلام کا، پھر اس سے کیونکر مانوس ہوتا اور اس کی بات مانتا ہے؟ حالانکہ تیرے اور اس کے درمیان خون اور پُرانی عداوت ہے، تو اس سے نذر مت ہو گکہ وہ قاتل ہے تیرے باپ (آدم) اور تیری ماں (خوا) کا، پس جب تھجھ پر قابو پائے گا تھجھ وہ بھی قتلَ ردے گا جیسا کہ ان کو قتل کیا تھا۔ تقویٰ کو اپنا ہتھیار بنا اور اللہ عز وجل کی توحید کو، اس کے مراتبے کو، خلوتوں میں پرہیز گارہنے کو، سچائی کو اور اللہ سے مدد چاہنے کو، اپنا لشکر بنا، پس یہی ہتھیاری اور یہی لشکر ہے جو اس کو شکست دے گا اور اس کے لشکر کو توڑ دے گا، جبکہ حق تیرا ساتھی ہے تو اس کو شکست کیوں نہ دے سکے گا۔

صاحب زادہ اُنیا اور آخرت کو ملا اور دونوں کو ایک جگہ رکھ دے اور بلا دُنیا و آخرت کے اپنے قلب کے اعتبار سے بالکل خالی ہو کر صرف اپنے مولیٰ کا ہورہ اور ماسوا سے خالی ہوئے بغیر اس طرف متوجہ نہ ہو، اور خالق سے جدا ہو کر مخلوق کے ساتھ تعیدت ہو، ان اسباب کو قطع کر دے اور ان ارباب کو جنہیں معیود بنارکھا ہے نکال کر باہر کر، پس جب اس پر قدرت ہو جائے تب دُنیا کو اپنے نفس کے لئے اقتیار کر اور آخرت کو قلب کے لئے اور مولیٰ کو باطن کے لئے۔

صاحب زادے اساتھ نہ دے نفس کا اور نہ خواہش کا اور نہ دُنیا کا اور نہ آخرت کا اور نہ پیچھے پڑا ماسوی اللہ کے پس ایسا خزانہ پائے گا جو کبھی فنا نہ ہو گا، اور حق تعالیٰ کی طرف سے تیرے پاس وہ ہدایت آئے گی جس کے بعد گمراہی نہ ہو گی۔ توبہ کر اپنے گناہوں سے اور بھاگ اپنے مولیٰ کی طرف، جب تو توبہ کرے تو چاہئے کہ تیرا ظاہر بھی توبہ کرے اور باطن بھی، توبہ حکومت کی کا یا پلٹ ہے، معصیوں کے کپڑے اتار داں، خالص توبہ کر اللہ سے حقیقی حیا کر کے۔ یہ قلوب کے اعمال ہیں، اعمال شریعت سے اعضاء کو پاک بنانے کے بعد قالب کا بھی ایک عمل ہے اور قلب کا بھی، جب اسباب اور محتوقات کے تعلقات کے بیانوں سے نکل جاتا ہے تو سب کو چھوڑ کر خالق سبب کی طلب اور اللہ کی معرفت اور اللہ کے علم کے سمندر پر سوار ہوتا ہے، پھر جب سمندر کے وسط میں پہنچتا ہے تو اس وقت کہتا ہے ”جس نے مجھے پیدا کیا وہی مجھے راستہ دکھائے گا“ تب اس وہدایت ہوتی رہتی ہے، ایک

ساحل سے دوسرے ساحل کی طرف اور ایک جگہ سے دوسری جگہ کی جانب یہاں تک کہ راوی مستقیم پر جا نہیں ہوتا ہے۔ پھر جب وہ اپنے رتبہ کو یاد کرتا ہے تو اس کا راستہ روشن اور اس سے گرو غبار دُور ہوتا رہتا ہے، پھر جب کسی راستے میں ہلاکت کا خوف کرتا ہے تو اس کا ایمان ظاہر ہوتا ہے اور اس کو شجاع بناتا ہے، پس دھشت و خوف کے شعلے بجھ جاتے ہیں اور اس کے بدے انس اور قربت کی فرحت کا نور آ جاتا ہے۔

صاحب زادہ! جب تجھ کو کوئی مرض لاحق ہو تو صبر کے ہاتھ سے اس کا استقبال کر اور سکون سے رہ یہاں تک کہ اس کی دوا آ جائے، پھر جب دوا آوے تو اس کا استقبال شکر کے ہاتھ سے کر، دنیا میں بھی تجھ کو عیش حاصل رہے گا۔ جہنم کا خوف مونین کا کچھ کافی، ان کے چہروں کو زرد اور دل کو محرُون بناتا ہے، اور جب یہ کیفیت قائم ہو جاتی ہے تو اللہ ان کے قلوب پر اپنی رحمت اور لطف کا پانی چھڑکتا ہے اور آخرت کا دروازہ کھول دیتا ہے، پس وہ وہاں کی جائے امن کو دیکھتے ہیں اور جب سکون پاتے اور سرور ہوتے ہیں تو ان کے لئے جلال کا دروازہ کھول دیتا ہے، پس وہ ساکنِ بن جاتے اور بیدار ہو جاتے ہیں اور اونچے درجات میں جو اوپر تلتے کیے بعد میگرے طبقات ہیں قیام پذیر ہوتے ہیں۔

صاحب زادہ! تیری فکر یہ نہ ہوئی چاہئے کہ کیا کھائے گا، کیا پینے گا اور کیا پہنچے گا، کس سے نکاح کرے گا، کہاں آرام کرے گا اور کیا جمع کرے گا؟ یہ سب نفس اور طبیعت کا فکر ہے، پس کہاں ہے قلب اور باطن کی فکر یعنی حق تعالیٰ شانہ کی طلب؟ تیری فکرو ہی ہے جو تجھ کو مشغول و محروم ہنائے، پس مناسب ہے کہ تیری فکر تیر اربتِ حق تعالیٰ اور وہ چیز ہو جو رتب کے پاس ہے، دنیا کا بدل بھی موجود ہے یعنی آخرت، اور مخلوق کا بدل بھی موجود ہے یعنی خالق، پس اس دنیا میں جس چیز کو بھی تو چھوڑے گا عقیلی میں اس کا عوض اور اس سے بہتر بدل تیرے لئے پیدا ہو جائے گا۔ یوں سمجھ کہ تیری عمر میں صرف یہی ایک دن باقی رہ گیا ہے پس آخرت کے لئے تیار ہو جا اور ملکِ الموت کا نشانہ بن، دنیا لوگوں کی روٹی پکانے والی ہے اور آخرت ان کے آباد ہونے کا مقام ہے، پس جب حق تعالیٰ کی طرف سے غیرت آتی ہے تو ان کے آخرت کے درمیان حائل ہو جاتی ہے اور نکوئی آخرت کے قائم مقام بن جاتی ہے، پس یہ لوگ نہ دنیا کے محتاج رہتے ہیں نہ آخرت کے۔

اے کذاب! تو نعمت کی حالت میں خدا کو محبوب سمجھتا ہے، لیکن جب بلا آتی ہے تو بھاگ کھڑا ہوتا ہے، گویا اللہ تیرا محبوب تھا ہی نہیں، بندہ تو آزمائش کے وقت ہی ظاہر ہوتا ہے، پس جب اللہ کی طرف سے بلا کیس آؤں اور تو جمار ہے تو بے شک تو محبت ہے، اور اگر تیری حالت میں تغیر آجائے تو جھوٹ کھل گیا اور پہلا دعویٰ محبت کا ثبوت گیا۔ ایک شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور کہا کہ یا رسول اللہ! میں آپ کو محبوب سمجھتا ہوں، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فقر کو چادر بنانے کے لئے تیار ہو جا۔ اور دوسرا شخص حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں آیا اور کہا یا رسول اللہ! میں اللہ کو محبوب سمجھتا ہوں، تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ بلا کو چادر بنالے۔ اللہ اور اس کے رسول کی محبت فقر اور بلا کے ساتھ ملی ہوئی ہے، اور اسی لئے ایک بزرگ کا ارشاد ہے کہ بلا و مصیبت و لا بیت پر تعینات کر دی گئی ہے، تاکہ ہر کوئی دعویٰ و لا بیت نہ کر سکے، اگر ایسا نہ ہوتا تو ہر شخص اللہ کی محبت کا مدعا بن بیٹھتا، پس بلا و فقر پر بخیر رہنے کو خدا اور رسول کی محبت کی علامت بنادیا گیا ہے۔

”اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی عطا فرم اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے“ آمین۔



## بَاب نُبْرَ (۱) آخِرَتِ كَامِيَابِيِّ كَه لَهْ قَلْبِ كَيْ إِصْلَاحٍ ضَرُورِيِّ هَيْ

تیری علیحدگی اور خدا سے غیر حاضر ہے نے تجھ کو خدا کے ساتھ مغروہ بنادیا ہے، اپنے غرور سے باز آجا، اس سے پہلے کہ تجھ پر مار پڑے اور ذلیل کیا جائے، اور مسلط کر دیئے جائیں تجھ پر بلیات کے سانپ اور بچھو، تو نے بلا کامزہ نہیں چکھا ہے، پس ضرور ہوا کہ مغروہ بنے تو جو کچھ تیرے پاس ہے اس پر اترامت کہ یہ سب عنقریب جاتا رہے گا، اللہ عز وجل فرماتا ہے کہ:-

یہاں تک کہ جب وہ اترائے اس مال و دولت پر جوان کو دی گئی تھی تو  
ہم نے اچانک ان کو پکڑ لیا۔

جو نعمتیں اللہ پاک کے پاس ہیں ان سے بہرہ یا بھی صبر ہی کی بدولت ہو سکتی ہے، اور اسی لئے اللہ پاک نے صبر کی جگہ جگہ تاکید فرمائی ہے، فقر اور صبر دونوں جمع نہیں ہو سکتے مگر مومن کے حق میں، جو بندے محبت ہوتے ہیں وہ تکلیفوں میں بدلائے جاتے ہیں، پس صبر کرتے ہیں اور ان کو نیک کاموں کا بلا کے ساتھ ساتھ الہام کیا جاتا ہے، اور جوئی تکلیف ان کو ان کے رہب کی طرف سے پہنچتی رہتی ہیں اور وہ اس پر جنے رہتے ہیں، اگر صبر نہ ہو تو تم مجھ کو اپنے اندر نہ دیکھتے، گویا میں جال بنا یا گیا ہوں جو پرندوں کا شکار کرتا ہے رات بھر کے لئے آنکھیں کھول دی جاتی ہیں اور ان میں میرے پاؤں سے جال چھڑا لیا جاتا ہے در آنکھیں آنکھیں بند رکھی جاتی ہیں (کہ جسم پوشیاں کروں) اور میرا پاؤں جال میں بندھا رہتا ہے (کہ کہیں جائیں سکوں)، اور نصیحت سے آزاد انسانوں کو پابند شرع اور غلام حق بناتا

(۱) بروزہ شنبہ تاریخ ۵ رشوال المکرہ ۱۴۵۵ھ، مقام مدرسہ معمورہ۔

ربوں، یہ تمہاری ہی مصلحت کے لئے ہے، مگر تم جانتے نہیں، اگر حق تعالیٰ کی موافقت (جو میرے ذمے فرض ہے) نہ رہتی تو کون عاقل ہے جو اس شہر میں بیٹھنا گوارا کرے اور اس کے باشندوں میں رہے، کہ عام طور پر اس میں رویا و نفاق اور ظلم و شہادت اور حرام کی کثرت ہے، حق تعالیٰ کی نعمتوں کی ناشکرگزاری اور نعمتوں سے فتن و فجور پر امانت حاصل کرنا بڑھا ہوا ہے، کثرت سے وہ لوگ ہیں جو گھر میں بیٹھیں تو درمانہ دے پے کاربیں، اور دکان پر آئیں تو بڑے پرہیز گاربیں، کھانے پینے میں زندگی اور منبر پر آؤں تو گویا صدیق ہیں، (اگر حکم کا) پابند نہ ہوتا تو میں بتا دیتا ہو کچھ تمہارے گھروں میں ہے، لیکن میرے لئے ایک بیواد ہے جس کو تعمیر کی ضرورت ہے اور میرے بہت کچھ (زدھانی) بچے ہیں جو تربیت کے محتاج ہیں (بس فصیحت و تبلیغ کی بیواد پر اصلاحِ خلق کی تعمیر اور مریدوں کی مکمل تربیت کے لئے مجھ کو پرده پوش بنایا گیا ہے کہ لوگ متوضش نہ ہوں، اور پاس آ کر مستفع ہوتے رہیں)، جو میرے پاس ہے اگر اس میں سے کچھ بھی کھول دوں تو وہ میرے اور تمہارے درمیان مفارقت کا سبب بن جائے گا، میں اس حالت میں جس کے اندر اس وقت ہوں انہیاء و مرسیین کی طاقت کا حاجت مند ہوں، مجھ کو ضرورت ہے ان کے سے صبر کی جو آدم (علیہ السلام) سے میرے زمانے تک گزر رچکے ہیں، میں حاجت مند ہوں رب اہلی قوت کا، اے میرے اللہ اکlef و مددکرا اور رضانصیب فرماء، آمین۔

صاحب زادہ! تم دنیا میں رہنے اور یہاں کے مزے اڑانے کے لئے پیدا نہیں ہوئے ہو، حق تعالیٰ کی ناراضیوں کی جس حالت میں تو بتلا ہے اس کو بدلو، تو نے اللہ کی اطاعت میں صرف "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ" کہہ لینے پر قناعت کر لی ہے، حالانکہ جب تک اس کے ساتھ دوسری چیز (یعنی عمل کو) نہ ملائے گا یہ تجھ کو نافع نہ ہوگا۔ ایمان مجموعہ ہے قول اور عمل کا، ایمان نہ معقول ہوگا اور نہ مفید جبکہ تو معصیتوں و لغزشوں اور حق تعالیٰ کی مخالفت کا مرتكب ہوگا اور اس پر آڑا رہے گا، اگر نماز روزہ اور صدقہ اور نیک کاریاں چھوڑے گا تو وحدانیت و رسالت کی محض گواہی کیا نفع دے گی؟ جب تو نے "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہا کہ کوئی معبود نہیں بجز اللہ کے تو (توحید کا) مدعی بن گیا، اب کہاں جائے گا، بتا کوئی تیرا گواہ بھی ہے؟ وہ گواہ کیا ہے؟ حکم کا ماننا، ممنوعات سے باز رہنا، مصیبتوں پر صبر کرنا اور تقدیر کے

سامنے سر جھکانا، یہ اس دعوے کے گواہ ہیں، اور یہ بھی حق تعالیٰ کے لئے اخلاص کے بغیر مقبول نہ ہوں گے، کیونکہ کوئی قول قبول نہیں ہوتا بغیر عمل کے، اور کوئی عمل قبول نہیں ہوتا بغیر اخلاص اور مسنت کی موافقت کے۔

اپنے مال سے جو کچھ ہو سکے فقیروں کی غم خواری کرو، اگر کسی چیز کے دینے کی طاقت ہو، خواہ ذرا سی ہو یا بہت سی ہو، سائل کو واپس نہ کرو، عطا کو محظوظ سمجھنے میں حق تعالیٰ کی موافقت کرو اور شکر گزار ہو کہ اس نے تم کو اس کا اہل بنایا اور عطا پر قدرت بخشی، تجھ پر افسوس ہے جبکہ سائل اللہ عز و جل کا ہدیہ ہے (جو تیرے پاس بھیجا گیا ہے) اور تو اس کو دینے پر قدرت بھی رکھتا ہے تو ہدیہ کو اس کے بھیجنے والے پر کس طرح رُد کرتا ہے؟ میرے پاس بینہ کر تو سنتا اور روتا ہے اور جب فقیر آتا ہے تو تیرا قلب بخت بن جاتا ہے، اس سے معلوم ہوا کہ تیرا رونا اور کان لگانا خالص اللہ کے واسطے نہ تھا، میرے پاس بینہ کر سنا اذلا باطن سے ہوتا چاہئے، پھر قلب سے، اس کے بعد اعضاء کو نیکوکاریوں میں مشغول کرنے سے جب تو میرے پاس آیا کرتوا لی کی حالت میں آیا کر کہ اپنے علم، عمل، زبان اور نسب حسب سے یکسو ہوا اور مال اور اہل کو بھولا ہوا ہو، میرے سامنے بیٹھا کر ماسوی اللہ سے قلب کو برجھنا بنانا کر یہاں تک کہ خدا اس کو اپنے قرب اور فضل و احسانات کا جامس پہنائے، میرے پاس آتے کے وقت جب تو ایسا کرے گا تو اس پر نجدیسا بن جائے گا جو صح کا بھوکا اٹھتا اور شام کو پیٹ بھرا واپس آتا ہے (کہ خوانِ توکل سے بلا سب شکم سیر ہوتا ہے)۔ حق تعالیٰ کے نور سے قلب کو متور بنا اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
مؤمنین کی فراست سے ذر و کر وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔

اے فاسق اذ رؤمن سے اور اپنے معاوصی کی گندگی میں لھڑرا ہوا اس کے پاس مت آ کیونکہ وہ اللہ عز و جل کے نور سے اس حالت کو دیکھتا ہے جس میں تو ملوث ہے، وہ دیکھتا ہے تیرے شرک کو، تیرے نفاق کو، وہ دیکھتا ہے تیری اس حالت کو جو تیرے کپڑوں کے نیچے چھپی ہوئی ہے، دیکھتا ہے تیری نصیحت کو اور ہنک والی بدآعمالیوں کو، جو شخص اہل فلاح کو دیکھتا نہیں وہ فلاح نہیں پاتا، تو ایوالہوں اور تیرا میں جوں بھی بوالہوں کے ساتھ ہے، (کسی شخص نے شیخ رحمہ اللہ سے سوال کیا کہ یہ اندھا پن کب تک رہے گا؟ تو آپ نے

جواب دیا) جب تک تو کسی طبیب کے ہاتھ نہ پڑے اور اس کی چوکھت کو تکمیل نہ بنائے کہ اس کے متعلق اچھے گمان رکھے اور اپنے قلب سے اس کے لئے تہمت کو نکال پھینکے، اپنے ہال بچوں کو لے کر اس کے دروازے پر جا بیٹھے اور اس کی دوا کی تلخی پر صبر کرے، پس اس وقت تیری آنکھوں سے انہوں جاتا رہے گا، اللہ عز و جل کے لئے ذلت اختیار کراور اپنی ساری حاجتیں اسی پر پیش کر، کوئی عمل اپنے نفس کے لئے مت کر اس سے ملاقات کر افلاس کے قدموں پر مخلوق کے دروازوں کو بند کر دے اور اپنے اور خدا کے درمیان دروازہ کھول لے، اپنے گناہوں کا فقرہ ہو کر اپنی تقصیر کی اس کے حضور محدثت کر اور یقین کر کہ کوئی مضرت پہنچانے والا نہیں، کوئی نفع دینے والا نہیں، کوئی عطا کرنے والا نہیں اور کوئی روکنے والا نہیں مگر وہی اللہ، پس اس وقت تیرے قلب کی آنکھوں کا انہوں زائل ہو جائے گا اور ظاہری و باطنی بینائی حرکت کرنے لگے گی۔

صاحب زادہ! کھر درے اور موٹے کپڑے پہنے اور روکھا سوکھا کھانا کھانے میں شان نہیں ہے، شان تیرے قلب کے زہد اختیار کرنے میں ہے، لباس میں سچا شخص سب سے پہلے اپنے باطن پر صوف پہنتا ہے، اس کے بعد اس کا اثر ظاہر تک پہنچتا ہے، پس اس کا باطن صوف پہنتا ہے پھر اس کا قلب، اس کے بعد اس کا نفس اور اس کے بعد اس کے اعضاء یہاں تک کہ وہ سرتاپا کھر درا (کشف الہمیت) بن جاتا ہے تب شفقت، رحمت اور إحسان ہاتھ آتا اور اس مصیبت زدہ کی حاجت میں تبدیلی پیدا کرتا ہے کہ اس کے ہدن سے سیاہ کپڑے اتارتا اور خوشی کے کپڑے پہناتا ہے، تکلیف کو راحت سے، ناگواری و فرحت سے، خوف کو امن سے، بعد کو قرب سے اور فقر کو تو نگری سے بدل دیتا ہے۔

صاحب زادہ! طرح طرح کی غذا میں کھا مگر زہد کے ہاتھ سے، رغبت کے ہاتھ سے، جو شخص کھاتا اور روتا ہے وہ اس کے برادر نہیں ہو سکتا جو نہتا ہے، (پس کھانے میں اگر چہ دونوں برابر ہیں مگر دنیا والوں کے کھانے کا انجام روتا ہے اور زہد کے کھانے کا انجام نہنا)، انواع و اقسام کھا مگر اس طرح کہ تیرا قلب حق تعالیٰ کے ساتھ ہو، اس طرح تو کھانوں کے شر سے محفوظ رہے گا، اگر تو طبیب کے ہاتھوں سے کھائے تو یہ اس سے بہتر ہے کہ تھا ایسی چیز کھائے جس کی تجویز و اصلاح معلوم نہیں۔

تمہارے دل کس قدر سخت ہو گئے؟ تم سے امانت کا مضمون جاتا رہا، تمہارے درمیان سے رحمت، شفقت اٹھ گئی، شریعت کے احکام تمہارے پاس امانت تھے جن کو تم نے چھوڑ دیا، جس میں (بدعیں ایجاد کر کے) تم نے خیانت کی، تجھ پر افسوس اگر تو امانت کی حفاظت ضروری نہیں سمجھے گا تو عنقریب تیری آنکھ میں پانی آز آئے گا، تیرے ہاتھوں اور پاؤں میں ہجھکریاں اور یہ زیاں ہوں گی، حق تعالیٰ اپنی رحمت کا دروازہ تجھ سے بند کر لے گا، اپنی تخلوق کے ہلوں میں تیرے ہاتھ سخت دل کا بر تاؤ ذوال دے گا اور ان کو تجھ پر عطا فخشش کرنے سے روک دے گا، اپنے سروں کی، اپنے رتب عز و جل کے ساتھ حفاظت کرو (کہ اس کے سوا کسی کے سامنے بھکنے نہ پائیں)، اس سے ڈرتے رہو کہ اس کی پکڑ سخت دردناک ہے، تم کو پکڑ لے گا، تمہاری جائے امن سے تمہاری عافیت سے، تمہارے مشکل کو اور تمہارے اترانے والے مغروڑ کو۔ ڈر اس سے جو معبود ہے آسمان کا اور معبود ہے زمین کا، اس کی نعمتوں کو شکر گزاری کے ساتھ محفوظ رکھو، اس کے حکم اور ممانعت کا سنتے اور ماننے کے ساتھ استقبال کرو، شک حالی کا مقابلہ کر دصبر سے اور خوش حالی کا شکر سے، یہی حال تھا تم سے پہلے گزر جانے والے نبیوں، پیغمبروں اور نیک بندوں کا کہ شکر کرتے تھے نعمتوں پر اور صبر کرتے تھے مصیبتوں پر۔ کھڑے ہو جاؤ اس کی معصیتوں کے دستِ خوان سے اور کھاؤ اس کی اطاعت کے دستِ خوان سے، اس کی قائم کی ہوئی حدود کی حفاظت کرو، جب خوش حالی تمہارے شاملِ حال ہو تو اس کا شکر کرو، اور جب شنگی آئے تو تو پہ کرو اپنے گناہوں سے، اور جھگڑا کرو اپنے نفوں سے (کہ وہی اس کا سبب بنا ہے) کیونکہ (اللہ) جل شانہ بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں ہے۔ اور یاد کر دمر نے کو اور اس کے بعد آئے والے معاملات کو، اور یاد کرو رتب عز و جل کو اور اس کے حساب اور اپنی طرف دیکھتے رہنے کو۔ جاگ اٹھو! کب تک رہے گی یہ نیند، کب تک رہے گی یہ جہالت، اور باطل میں متراہ درہنا اور نفس و خواہش کی پاس واری، اور ”کیوں، کیوں“ کی عادت؟ حق تعالیٰ کی عبادت اور اس کی شریعت کی متابعت سے ادب سکھو، ”کیوں، کیوں“ کی عادت کا چھوڑنا عبادت ہے، ادب پکڑو قرآن اور کلامِ رسالت کے آداب سے۔

صاحب زادہ! اندھے ہیں، جہالت، غفلت اور خراب لوگوں کے ساتھ میل جوں

مت رکھ بلکہ بصیرت اور علم و بیداری کے ساتھ ان سے مل جل کہ جب ان کی طرف سے ایسی بات دیکھو جو تجویز کو اچھی معلوم ہو تو اس کی ایتاء کر اور جب ایسی بات دیکھو جو بُری لگے تو اس سے خود بھی بچو اور ان کو بھی روکو۔ تم حق سبحانہ و تعالیٰ کی طرف سے غفلت میں ہو، اس کے بیدار ہو جانے کو اپنے اور لازم سمجھو، اور مسجدوں سے چھٹے رہنے اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بکثرت ذرود بھیجنے کو ضروری خیال کرو، کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

اگر آسمان سے آگ نازل ہو تو اس سے کوئی نجات نہ پائے گا بجز مسجد  
والوں کے۔

جب تم کامل بن جاؤ گے نماز کے بارے میں تو تمہارے تعلقات حق تعالیٰ کے ساتھ منقطع ہو جائیں گے، اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
سب سے زیادہ قرب جو بندے کو اپنے رب سے حاصل ہوتا ہے  
جبکہ وہ مسجد میں ہو۔

افسوس تجویز پر کہ تو کس قدر تاؤ یہیں کرتا اور رخصتیں ڈھونڈتا ہے، تاؤ میں کرنے والا بد عہد و باغی ہے، اسے کاش جبکہ ہم اصل عزیمت اختیار کریں اور اجماع امت کے ساتھ وایسٹر ہیں اور اپنے اعمال میں اخلاص کریں تب ہی حق تعالیٰ سے نجات پا جائیں، پھر کیا پوچھنا اس حالت کا جبکہ ہم تاؤ یہیں کرنے لگیں اور رخصت ڈھونڈنے لگیں، عزیمت جاتی رہی اور اس کے اہل جاتے رہے، یہ زمانہ رخصتوں کا رہ گیا نہ کہ عزیمتوں کا، یہ زمانہ تو بیان و نفاق کا اور ناحق دوسروں کے اموال یعنی کارہ گیا ہے، کثرت کے ساتھ وہ لوگ ہیں جو نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ اور جو کچھ بھی نیک کام کرتے ہیں وہ مخلوق کے لئے کرتے ہیں خالق کے لئے نہیں، اس دنیا کا بڑا حصہ مخلوق ہی مخلوق بن گیا یا لام خالق کے (کہ کسی عمل میں بھی اکثر وہ اخلاص نہیں)، تم سب مردہ دل ہو، زندہ نفس ہو، زندہ خواہش والے ہو، اور طالب دنیا ہو، قلب کی زندگی اس میں ہے کہ مخلوق (کے خیال) سے نکل جائے اور حق تعالیٰ کے ساتھ قائم ہو معنی کے اعتبار سے (ذکر صورت کے اعتبار سے) کیونکہ یہاں صورت کا اعتبار نہیں، قلب کی زندگی حق تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کرنے، اس کی ممانعت سے باز رہنے اور

اس کی ڈالی ہوئی مصیبتوں اور قضا و قدر پر صبر کرنے سے ہے۔

صاحب زادہ امقدرات الہیہ میں اپنے آپ کو اس کے حوالے کر پھر اس پر جمارہ کیونکہ ہر امر کو ضرورت ہے بنیاد کی اور اور اس کے بعد کی تعمیر کی (پس رضا و تلیم بہ منزلہ بنیاد کے ہے اور حق تعالیٰ کی یاد پر بقاء بہ منزلہ تعمیر کے)، اس پر جملہ اوقات میں مداومت رکھ، رات میں بھی اور دن میں بھی، افسوس ہے تجھ پر، اپنے معاملے میں فکر کر اور فکر کرنا قلب کا کام ہے، پس جب اپنے لئے کوئی خوشحالی دیکھو تو اللہ تعالیٰ کا شکر کرو اور جب کوئی بدحالی دیکھو تو اس سے توبہ کرو، اسی فکر سے تیرا دین زندہ بنے گا اور شیطان مُردہ، اور اسی لئے کہا گیا ہے کہ ایک ساعت کا تھکر شب بیدار سے بہتر ہے۔

اے امۃ محمدیہ اللہ عز و جل کا شکر کرو کہ اس نے تم سے پہلے جانتے والے لوگوں کی بہ نسبت تمہارے تھوڑے عمل پر اکتفا فرمایا، تم (ذینماں وجود کے اعتبار سے) سب کے بعد ہو اور مرتبے کے اعتبار سے) قیامت کے دن اول ہو گے، جو شخص تم میں تندروست ہے تو اس جیسا کوئی تندروست نہیں، تم سردار ہو اور تمہارے سوا ساری اُمیتیں رعیت ہیں، جب تک تو اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنی طبیعت کے گھر میں بیٹھا رہے گا تندروست نہ بنے گا، جب تک تو مخلوق سے بھگرتا اور اس مال و مہنگائی میں جوان کے پاس ہے رغبت والا اور اپنے بیوی، ناقہ سے اس کے حصول کا خواہاں رہے گا تو تیرے لئے تندروتی نہیں، جب تک تو ذینماں رغبت رکھنے والا رہے گا تیرے لئے تندروتی نہیں، اور جب تک تو حق تعالیٰ کے ماسوٹی پر دل سے اعتناد رکھے گا تیرے لئے تندروتی نہیں، اے میرے اللہ! ہم کو اپنے ساتھ (رکھ کر) صحت عطا فرم اور ہم کو ذینماں بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی دے اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے۔



## باب نمبر ①

درجات کی بلندی، دُنیا سے بے رغبت ہو کر ملتی ہے<sup>(۱)</sup>

اے نقیر! تو غنی بنتے کی تہامت کر، کیا عجیب ہے کہ وہ تیری بربادی کا سبب ہو، اور اے بنتلائے مرض! تو تند رستی کی آرزو ملت کر، شاید وہ تیری ہلاکت کا سبب ہو، صاحب عقل بن، اپنے شمر کو محفوظ رکھ، تیرا آنجام محدود ہوگا، قناعت کر اسی پر جو تجھ کو حاصل ہے اور اس پر زیادتی کا خواہاں مت ہو، حق تعالیٰ جو چیز تجھ کو تیرے مانگنے پر دے گا، وہ مقدار ہوگی، میں اس کو آزمائچا کا ہوں، البتہ اگر بندے کو قلب کے اعتبار سے مانگنے کا حکم کیا جائے (تو سوال میں مصائب نہیں) کہ حکم کے وقت مانگے گا، اس میں برکت دی جائے گی اور اس سے گندگیاں ڈور کر دی جائیں گی، اور مناسب ہے کہ تیرا اکثر سوال جرائم، عافیت وارین اور دین و دُنیا و آخرت میں وائی فلاح ہو، فقط اسی سوال پر قناعت کر، اللہ تعالیٰ پر کسی چیز کا انتخاب نہ کر (کہ اپنی طرف سے تخصیص کر کے وہ شے مانگے جو حق تعالیٰ نے از خود تیرے لئے انتخاب نہیں کی) اور متکبر ملت بن ورنہ اللہ تجھ کو توڑ دے گا، اپنی جوانی، اپنی قوت اور اپنے مال کے گھمنڈ میں اللہ تعالیٰ اور اس کی مخلوق پر متکبر ملت کر، ورنہ وہ تجھ کو گرفتار کرے گا اور پکڑے گا ان کا سا پکڑنا جن کو پہلے پکڑ چکا ہے، پس اس کی پکڑخت در دن اک ہے، تجھ پر افسوس ہے کہ تیری زبان مسلمان ہے مگر قلب مسلمان نہیں، تیرا قول مسلمان ہے مگر خلوت میں مسلمان نہیں، کیا تجھے معلوم نہیں کہ جب تو نماز پڑھے گا اور سارے نیک کام کرے گا ان اعمال سے اللہ تعالیٰ کی ذات مقصود نہ سمجھے گا تو تو منافق ہے اور اللہ عز و جل سے ڈور ہے، اب اللہ کے جناب میں اپنے تمام افعال و اقوال اور نہیں مقاصد سے توبہ کر، فلاج پانے والے وہی ہیں جن کے اعمال میں (مخلوق کی) خوشامد ہو، وہی لوگ صاحب یقین ہیں،

(۱) وقت صبح بروز جمعہ ۸ رشوال المکرم ۱۴۲۵ھ بمقام درس معمور۔

اہل توحید ہیں، مخلص ہیں، اللہ کی ڈالی ہوئی مصیبت و آفات پر صبر کرنے والے ہیں، اس کی نعمتوں اور عطاوں پر شکر کرنے والے ہیں، اس کا ذکر کرتے رہتے ہیں اپنی زبانوں سے، اپنے قلوب سے اور اس کے بعد اپنے باطن سے، جب مخلوق کی طرف سے ان کو ایذا کیں پہنچتی ہیں تو ان کے زد و دوہ ہوتے ہیں، باوشاہان دُنیا ان کے نزدیک معزول و بے اختیار ہیں، اور زمین میں جو کچھ مخلوق آباد ہے ان کے نزدیک سب مرد ہیں، عاجز اور محتاج ہیں، ان کے اعتبار سے جنت گویا دیران ہے (کہ اس کی تمنا نہیں)، دوزخ ان کے اعتبار سے گویا بھی ہوئی ہے (کہ اس کے خوف سے واسطہ نہیں)، نہ زمین ہے، نہ آسمان اور نہ اس میں کوئی باشندہ ان کی جہتیں متحدر ہو کر صرف ایک جہت رہ جاتی ہے، اول وہ دُنیا اور اہل دُنیا کے سات تھے، پھر آخرت اور اہل آخرت کے ساتھ ہو گئے، اور اس کے بعد (اس بے بھی نظر ہٹ گئی اور) دُنیا و آخرت کے رتب کے ساتھ ہو گئے، اللہ اور اس کے محیین کے ساتھ لائق ہو گئے، چلے اس کی محبت میں اپنے قلوب سے یہاں تک کہ اس سے وصل ہو گئے اور راستہ چلنے نے پہلے رفیق کو حاصل کر لیا اپنے اور اس کے درمیان راستہ کھول لیا کہ وہ ان کو یاد فرماتا رہتا ہے، جب تک کہ یہاں کو یاد کرتے رہتے ہیں یہاں تک کہ اس یاد داشت نے ان کے بوجھ اور گناہ ان سے اُتار پھینکئے، غیر اللہ سے ساتھ یہ مفقود ہیں اور حق تعالیٰ کے ساتھ موجود، انہوں نے حق تعالیٰ کا ارشاد شنا کہ "تم یاد کرو مجھ کو، میں یاد کروں گا تم کو، اور میرا شکر کرو اور نا شکر مت بنو، پس انہوں نے اس کی یاد کو لازم پکڑ لیا اس طمع میں کہ ان کو یاد فرمائے گا، انہوں نے حق تعالیٰ کا قول من جملہ اقوال کے شنا کہ" میں اس کا ہم شیش ہوں جو مجھے یاد کرتا ہے، پس انہوں نے چھوڑ دیا مخلوق کو، مخلوس کو اور ذکر حق پر اتفاق کیا کہ ان کو اس کی ہم شیشی حاصل ہو۔

صاحب ابوالہویں مت بنو، تم لوگ سرتاپا ہوں ہو، یہ علم تم کو بغیر عمل کے مفید نہ ہوگا، تم حاجت مند ہو کہ عمل کرو کتاب اللہ پر حکم الہی ہے کہ (نمازو وغیرہ فرائض یومیہ پر) روزانہ اور (زکوٰۃ و روزہ وغیرہ فرائض سالانہ پر) ہر سال مت العمل عمل کرتے رہو، یہاں تک کہ اس کا پھل تھمارے ہاتھ آ جائے۔

صاحب زادہ اتیرا علم تجوہ کو پکار رہا ہے کہ میں تجوہ پر جھٹ ہوں اگر تو نے عمل نہ کیا،

(بے عملی کا مجرم ہانے کو سرگاری گواہ کا کام ڈوں گا)، اور تیرے لئے جھت ہوں اگر تو نے مجھ پر عمل کیا (کہ تیرا گواہ حفایت ہوں گا)۔ چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

علم پکارا کرتا ہے عمل کو، پس اگر عمل آ جاتا ہے تو علم مخبر ہتا ہے ورنہ چلا جاتا ہے۔

علم کے تھے جانے سے مراد یہ ہے کہ اس کی برکت چلی جاتی ہے اور محنت ہی محنت رہ جاتی ہے، اپنے مولیٰ سے اس کا سفارش کرنا رخصت ہو جاتا اور تیری حاجتوں کے وقت اس کا تیرے پاس آنا بند ہو جاتا ہے، علم رخصت ہو جاتا ہے اس لئے کہ پوست ہی پوست رہ گیا کیونکہ علم کا مغز عمل ہے، تیری متابعت چنانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے صحیح نہیں جب تک کہ اس شریعت پر عمل نہ کرے جس کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے تجوہ کو حکم دیا ہے، اور جب تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد پر عمل کرے گا تو وہ تیرے قلب اور باطن کا استقبال کریں گے اور ان کو اپنے رتبے کے حضور میں پیش کریں گے، تیر عمل تجوہ کو پکارتا ہے لیکن تو ستانہیں کیونکہ تیرے پاس دل ہی نہیں، اس کوں اپنے دل کے کان سے اور باطن کے کان سے اور اس کا کہنا مان کہ تو اس سے نفع پائے گا، وہ علم جو عمل کے ساتھ ہو گا تجوہ کو مقترب بنائے گا علم کے نازل فرمائے والے علیم کا، جب تو اس حکم پر عمل کرے گا جو پہلا علم ہے تو دوسرا علم کا چشمہ تجوہ پر چاری ہو جائے گا، اور تجوہ دو چشمے بہتے ہوئے حاصل ہوں گے یعنی حکم و علم اور ظاہر و باطن جو تیرے قلب کو بھر دیں گے، اس وقت تجوہ پر اس نعمت کی زکوٰۃ واجب ہو گی کہ اس سے بھائیوں اور مریدوں کی غم خواری کرو کیونکہ علم کی زکوٰۃ اس کا پھیلانا اور مخلوق کو خدا کی طرف بلانا ہے۔

صاحب زادہ! جس نے صبر کیا صاحب قدرت بنا، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-  
صبر کرنے والوں کو ان گنت بھر پورا بُردا جائے گا۔

کھا اپنے کسب کے ذریعے سے اور مت کھا اپنے وین کے ذریعے سے (کہ وین کو بیع کر معاش کانا حرام ہے)، کما اور کھا اس سے دوسروں کی غم خواری بھی آر، مؤمنین کی کمالی صدقیقین کا طشت ہے (کہ جو کماتے ہیں صلحاء کی مذکور کردیتے ہیں)، ان کے

مسئلہ معاش تو صرف فقراء و مساکین کی غرض سے ہے، وہ مخلوق تک رحمت کو پہنچانے کی آرزو میں رہتے ہیں اور اس سے حق تعالیٰ کی رضا اور اپنے لئے اس کی محبت چاہتے ہیں، وہ سن چکے ہیں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد کہ:-

آدمی حق تعالیٰ کی عیال ہیں اور لوگوں میں سب سے زیادہ اللہ کا پیارا اللہ کی عیال کو سب سے زیادہ تفہیق پہنچانے والا شخص ہے۔

اولیاء اللہ مخلوق کے اعتبار سے گوئے، بہرے، اندھے ہیں، چونکہ ان کے قلوب حق تعالیٰ کے قریب ہیں اس لئے وہ غیر کی بات سننے نہیں، غیر کو دیکھنے نہیں، قرب ان کو متوا الابنائے رکھتا ہے، ہیبت ان پر چھائی رہتی ہے، اور محبت ان کو محظوظ کے پاس مقید رکھتی ہے، پس وہ جلال و جمال کے درمیان رہتے ہیں کہ دائمی طرف مجھکتے نہ باعثیں طرف، ان کے لئے صرف سامنے کا ریخ ہے جس کا پیچھا نہیں، ان کی خدمت میں لگے رہتے ہیں انسان، جنات اور فرشتے، اور قسم کی مخلوق ان کی خادم ہے، اور حکم اور علم ان کو نہدا پہنچاتا ہے، فضل خداوندی اور ان کو سیراب کرتا ہے انس حق، وہ اس کے فضل کا کھانا کھاتے اور اس کے انس کا شربت پینتے رہتے ہیں، ان کے پاس ایسا شغل ہے جس نے مخلوق کی باتیں سننے سے ان کو روک دیا ہے، پس وہ ایک جنگل میں ہیں اور مخلوق دوسرے جنگل میں، وہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نائب بن کر مخلوق کو احکام خداوندی کا حکم دیتے اور ممنوعات خداوندی کی ممانعت کرتے رہتے ہیں، درحقیقت وارث وہی ہیں ان کا کام مخلوق کو خدا کی طرف لے چلنا ہے، وہ (تبیخ کر کے) لوگوں پر اللہ کی محبت قائم کرتے ہیں، ہر چیز کو اس کے موقع پر رکھتے اور ہر صاحب فضل کو اس کا فضل دیتے رہتے ہیں، وہ دوسروں کے حقوق لیتے نہیں اور نہ اپنے حقوق جو کچھ وصول کرتے ہیں اپنے نفس اور طبیعت کے اقتداء کرتے ہیں، وہ اللہ عز و جل کے بارے میں محبت کرتے ہیں اور اللہ ہی کے بارے میں بغض رکھتے ہیں، وہ سرتاپ اللہ ہی کے ہیں، غیر کا ان میں ذرا بھی حصہ نہیں، جس کی یہ حالت تام ہوئی، اس کی محبت کامل ہوئی اور نجات و فلاح حاصل ہوئی، انسان، جنات، فرشتے، زمین و آسمان سب اس سے محبت کرنے لگیں گے۔ اے مخلوق و اس باب کی پرستش کرنے والے! اور حق تعالیٰ وہ جوں جانے والے! اور اے منافق! تو چاہتا ہے کہ پر مرتبہ تیرے با تحد

آجائے اور تیری بھی حالت (بے فکری و تو نگری کی) رہے، تو اس سے تیری کوئی حرمت و عزت نہیں ہے کہ محنت و کسب و عطا کا مستحق ہو، گردن جھکا پھر توبہ کر، اس کے بعد علم یکھ، عمل کر اور اخلاص پیدا کر، اگر یہ نہ ہو تو بھی ہدایت نہ پائے گا، انسوں ہے تجھ پر، میرے اور تیرے درمیان کچھ عداوت نہیں ہے (کہ اس کی وجہ سے جھوٹ کتے ہوں) بھر اس کے کہ میں کچھ بات کہتا ہوں اور کچھ بات تلخ معلوم ہوا کرتی ہے، اور اللہ کے دین کے متعلق تیر الحاظ قائم نہیں رکھتا، پہ شک میری تربیت مشائخ کے ذرست کلام اور غربت و فقری درشی پر ہوئی ہے (کہ بد دینی دیکھ کر ضبط اور نصیحت کے وقت ردعایت نہیں کر سکتا)، جب میری طرف سے تجھ کو کوئی قول معلوم ہو تو اس کو اللہ عز و جل کی طرف سے الہام سمجھ کر قبول کر، کیونکہ وہی ہے جس نے مجھ سے کہلوایا، جب تو میرے پاس آیا کرتواپنے آپ سے برهنہ ہو کر آیا کر، یعنی اپنے نفس اور خواہش کے کپڑے اٹا رکر، اگر تیرے دل کی آنکھیں ہوتیں تو مجھ کو بھی تو برهنہ (یعنی بے نفس اور بلا خواہش) سمجھتا، مگر تیری بیمار سمجھ تیری لئے آفت ہے (کہ بھلی بات عداوت و تلخ معلوم ہوتی ہے)۔ اے مجھ سے لفظ اٹھانے اور میری صحبت میں رہنے کے خواہش مند امیری حالت تو یہ ہے کہ نہ اس میں مخلوق ہے، نہ دُنیا ہے، نہ آخرت، پس جو شخص میرے ہاتھ پر توبہ کرے گا اور میری صحبت میں رہے گا اور میرے متعلق گمان اچھا رکھے گا اور جو کچھ میں کھوں گا اس پر عمل کرتا رہے گا تو ان شاء اللہ ایسا ہی وہ بھی ہو جائے گا۔ انبیاء کی تربیت حق تعالیٰ اپنے کلام سے فرماتا ہے، اور اولیاء اللہ کی تربیت اپنی حدیث سے، مراد الہام ہے، جوان کے قلوب میں کیا جاتا ہے، کیونکہ وہ انبیاء کے وصی ہیں، انبیاء کے خلفاء و جانشین اور ان کے غلام ہیں۔ اللہ عز و جل کلام فرماتا ہے، چنانچہ موسیٰ علیہ السلام سے کلام فرمایا، اسی نے ان سے کلام فرمایا تھا، کسی مخلوق نے نہیں، ان سے خالق نے ہی کلام فرمایا، علام الغیوب نے ہی کلام فرمایا، ایسا کلام جس کو انہوں نے سمجھ لیا اور بلا واسطہ ان کی عقل تک پہنچ گیا، نیز اس نے کلام فرمایا جیسی محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے بلا واسطہ، یہ قرآن اللہ کی ایک مضبوط رسمی ہے جو تمہارے درمیان تمہارے رتبہ جل شانہ کے درمیان ہے (کہ اس کے واسطے سے خدا تک رسائی ہوتی ہے) اس کو جریئن نے آسمان سے خاص اللہ پاک کی طرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر آتارا اور نازل کر دیا، جیسا کہ فرمایا اور خبر دی ہے، اس کا

انکار کرنا چاہئیں۔ اے میرے اللہ اس ب کو ہدایت دے، سب پر توجہ فرما، اور سب پر حرم کر۔ امیر المؤمنین معتصم بالله کی حکایت ہے کہ جس وقت ان کو موت آئی تو انہوں نے کہا ”بخدا! میں اللہ کی جناب میں توبہ کرتا ہوں اس حرکت سے جو میں نے احمد بن حبیل کے ساتھ کی، حالانکہ میں ان کے اس (ایذا رسانی و اہانت کے) قصے کا محک نہ تھا بلکہ ذمہ رے ہی اس کے بانی مبائی تھے، مگر پھر بھی مجھ پر واجب تھا کہ دوسروں کے کہنے میں نہ آتا اور امام مددوح پر ظلم نہ کرتا۔

اے مسکین! ایسے معاملات میں لفڑکو کرنا چھوڑ دے جو تجھ کو نفع نہ دیں، مذہب کے بارے میں تعصب کو چھوڑ (کہ اپنے امام کے سوا دوسروں پر طعن کرنے لگو)، اور مشغول ہو ایسے کام میں جو تجھ کو فائدہ پہنچائے دُنیا اور آخرت میں، عنقریب اپنا انجام دیکھ لے گا اور یاد کرے گا میری باتوں کو بہت جلد، دیکھے گا نیزہ بازی کے وقت جبکہ میرے سر پر بھی خود ہو گا کہ اس پر کتنے گھرے اور کارمی زخم آئے، اپنے قلب کو دُنیا کے تھکرات سے خالی کر کہ تو عنقریب ان سے رخصت ہو جائے گا، دُنیا کی خوشی عیشی کا طالب مت بن کر یہ تیرے ہاتھ نہ آئے گی، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

عیش بس آخرت کا عیش ہے۔

اپنی آرزو کو کوتاہ کر کے دُنیا میں رُہد حاصل ہو جائے گا کیونکہ سارا رُہد آرزو کو کم کر لینا ہی ہے۔ نہ مے ہم نشینوں کو چھوڑ، اپنے اور ان کے درمیان محبت کے علاقے کو توڑا اور اپنے اور نیکوکاروں کے درمیان اس تعلق کو جوڑ، اگر قریبی رشتہ دار بھی میں جملہ بد کار ہم نشینوں کے ہوں تو اس سے الگ ہو جاؤ، دُور والے سے دوستانہ کر بشرطیکہ وہ اچھا ہم نشین ہو، جس سے دوستانہ کرے گا تیرے اور اس کے درمیان قرابت ہو جائے گی، پس دیکھ لیا کر کہ کس شخص سے دوستانہ کرتا ہے۔

بعض صلحاء سے پوچھا گیا کہ قرابت کیا ہے؟ تو فرمایا دوستانہ، جو تیرے حصے میں لکھ دیا گیا اس کی طلب بھی چھوڑ، اور جو نہیں لکھا گیا اس کی بھی طلب چھوڑ، اس لئے کہ جو مقدر ہو چکا ہے اس کی طلب محض مشقت ہے (کہ بلا طلب بھی ضرور حاصل ہوتی ہے) اور جو مقدر نہیں، اس کی طلب عذاب دُرسائی ہے (کہ نضول محنت بھی انحصاری اور حق تعالیٰ کو بھی

نا راض کیا) اس لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
یہ بھی بندوں پر اللہ کا عذاب ہے کہ جو چیز قسم میں نہیں اس کا  
طالب ہو۔

صاحب زادہ! اللہ کی صفت سے اس کے وجود پر دلیل پکڑ، غور کر اس کی صنایع  
میں کوئی نفع جائے گا صنایع تک۔ صاحبِ یقین و معرفتِ مومن کے لئے دو آنکھیں ظاہری  
ہیں اور دو آنکھیں باطنی، پس ظاہری آنکھوں سے ان چیزوں کو دیکھتا ہے جو حق تعالیٰ نے  
زمیں میں پیدا فرمائی ہیں، اور باطنی آنکھوں سے وہ چیزیں دیکھتا ہے جو حق تعالیٰ نے  
آسمانوں میں پیدا فرمائی ہیں کہ اس کے بعد قلب سے پردے اٹھادیئے جاتے ہیں، پس حق  
تعالیٰ کو بلاشبہ اور بلاکیف دیکھتا ہے پھر مقرب و محبوب بن جاتا ہے، اور محبوب سے کوئی چیز  
پوشیدہ نہیں رکھی جاتی، ہاں پردے اس قلب سے اٹھائے جائے جاتے ہیں جو برہمنہ ہو چکا  
ہو مخلوق سے، طبیعت سے، خواہشِ نفس سے، اور شیطان سے، اور اس کے ہاتھ سے زمیں  
کے خزانوں کی سنجیاں گردادی جاتی ہیں، پس اس کے نزدیک پھر اور ڈھیلے یکساں ہو جاتے  
ہیں، عقل مند بن اور سوچ کہ میں کیا کہتا ہوں، سمجھ سے کام لے کہ کلام کے مغز پر پہنچا ہوا  
ہوں اور ستارہا ہوں کہ اس کا جو ہر اس کا اندر وون اور اس کے معانی کی صحیحیں ہیں۔

صاحب زادہ! خالق کا شکوہ مخلوق سے مت کر، بلکہ اسی سے کر کے وہی قادر ہے  
اور اس کے سوا دوسرے تو کچھ بھی نہیں، راز کا چھپانا مصیبتوں، بیماریوں اور خیرات کا مخفی  
رکھنا من جملہ خوبیوں کے خزانوں کے ہے، اپنے دانہنے ہاتھ سے خیرات دے اور کوشش کر  
کہ اس کی خبر تیرے با میں ہاتھ کو بھی نہ ہو، اس بحرِ دنیا سے ڈر کہ بہت سی مخلوق اس میں  
ڈوب چکی ہے، مخلوق میں کوئی اس سے نجات پاتا ہے، یہ بڑا گہر اسند رہے، سب کو غرق  
کر سکتا ہے، مگر ہاں اللہ عز و جل اپنے بندوں میں جس کو چاہتا ہے اس سے نجات دے دیتا  
ہے جیسا کہ قیامت کے دن ایمان والوں کو دوزخ سے نجات دے گا کہ سب ہی (بلی  
صراط کے واسطے سے) اس پر عبور کریں گے اور اللہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہے گا  
بچا لے گا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:-

تم میں سے کوئی بھی ایسا نہیں جو اس پر ہو کر نہ گزرے، یہ تیرے رتب

پر ضروری و طے شدہ بات ہے۔

اللہ عز وجل دو زخ سے فرمائے گا کہ ٹھنڈی اور سلامتی والی نبی رہو یہاں تک کہ گزر لیں میرے بندے جو مجھ پر ایمان لائے تھے، جو میرے مخلص تھے، جنہوں نے مجھ سے رخصت کی اور ماسوئی سے ڈپد بے رخصتی اختیار کی، آگ سے حق تعالیٰ یہ ارشاد فرمائے گا جیسا کہ نبود کی آگ سے فرمایا تھا، جس کو اس نے سلکایا تھا کہ اس میں ابراہیم علیہ السلام کو جلائے، اس طرح اللہ عز وجل دنیا سے (جو گویا غرق سندھر ہے) فرماتا ہے کہ اے بحر دنیا! اے پانی! اس بندے کو غرق مت کر جو میرا مطلوب ہے، پس وہ اس سے نجات پا جاتا ہے اور کسی کو بھی خبر نہیں ہوتی جیسا کہ موسیٰ علیہ السلام اور ان کی قوم کو اس دریائے (نیل) سے نجات دی، وہ جس پر چاہے فضل فرمائے اور جس کو چاہے بے شمار رزق دے، ساری بھلائی اس کے ہاتھ میں ہے، وین اس کے ہاتھ میں ہے، دنیا اس کے ہاتھ میں ہے، تو گھری اس کے ہاتھ میں ہے، نقر اس کے ہاتھ میں ہے، اور عزت و ذلت اس کے ہاتھ میں ہے، دنیا اس کے ساتھ، کسی کے ہاتھ اختیار کچھ بھی نہیں، پس عقل مندوہ ہے جو اس کے دروازے کو چھٹ جائے اور دوسرے کے دروازے سے من پھیر لے۔

اے بنتلائے ادبار! میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ جنہوں کو رحمت کرتا ہے اور خالق کو ناراض، اپنی دنیا کی آبادی کے چیزے اپنی آخرت کو دیران کئے دیتا ہے، عنقریب تو گرفتار ہوا چاہتا ہے، تجھ کو پکڑے گا وہ جس کی پکڑ سخت دردناک ہے، اس کی پکڑ کے مختلف طریقے ہیں، تجھ کو پکڑے گا تیری دلایت سے تجھ کو معزول فرمائے، پکڑے گا مرغ سے، ذلت سے اور فقر سے، تجھ کو پکڑے گا سختیوں اور طرح طرح کے رنج و غم مسلط فرمائے، تجھ کو پکڑے گا جنہوں کی زبانوں اور ہاتھوں کو تیرے اور پر حاکم بنائے، اپنی ساری تخلوقات کو تیرے اور پر مسلط کر دے گا، اے سونے والے! بیدار ہو، اے میرے اللہ! ہم کو بیدار فرمائے ساتھ اور اپنے لئے، آمین۔

صاحب زادہ! دنیا حاصل کرنے میں ایسا ملت بن جیسے رات کے وقت لکڑیاں جمع کرنے والا کہ اسے خبر نہیں کر اس کے ہاتھ میں کیا آتا ہے (یعنی لکڑی یا سانپ)، میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ اپنے کار و بار میں ایسا ہے جیسے لکڑیاں جمع کرتے والا سخت اندھیری رات

میں کہ نہ اس میں چاند ہے، نہ کوئی روشنی اس کے ساتھ، نیز وہ ایسے ریگستان میں بھی ہے جہاں قاتل کیزے مکوڑے بکثرت ہیں، پس قریب ہے کہ ان میں سے کوئی اس کو قاتل کر دا لے، لکڑیاں جمع کرنے کے لئے دن کا وقت لازم پکڑتا کہ آفتاب کی روشنی تجھے کو ایسی چیز پر ہاتھ دلانے سے روکتی رہے جو تجھ کو نقصان پہنچانے والی ہو، پس اپنے کاروبار اور مشاغل میں توحید اور شریعت اور تقویٰ کے آفتاب کے ساتھ رہ کیونکہ یہ آفتاب میں عجلت کرنے سے روکے رہیں گے، تجھ پر افسوس ہے جلد مت کر، جو جلدی کرتا ہے وہ غلطی کھاتا یا غلطی کے تربیب پہنچ جاتا ہے، اور جو اطمینان سے چلتا ہے وہ راہ یا ب ہوتا ہے یا قریب ہے کہ راہ یا ب ہو، جلد بازی شیطان کا کام ہے اور سوچ سمجھ کر کام کرنا حسن کا، اکثر جو عجلت پر تجھ کو براہینخت کرتی ہے وہ دنیا جمع کرنے کا حرص ہے، قناعت اختیار کر کیونکہ قناعت ایسا خزانہ ہے جو کبھی ختم نہ ہوگا، ایسی چیز کا کیوں طالب ہوتا ہے جو تیرے لئے مقدار نہیں، اور جو تجھ کو کبھی ملے گی نہیں، روک لے اپنے نفس کو اور اسی موجود پر راضی اور اس کے ماموا سے بے رغبت بن جا، اس پر جمارہ یہاں تک کہ تو اللہ تعالیٰ کی معرفت والا بن جائے، پس اس وقت تو ہر شے سے بے نیام ہو جائے گا، قلب تیرا اعتماد کرے گا اور باطن تیرا صاف ہو گا اور تیرا آرت ہو گا اور تیرا آرت عز و جل تجھ کو تعلیم فرمائے گا پس دنیا تیرے چہرے کی ظاہری آنکھوں میں حقیر بن جائے گی اور آخرت تیرے قلب کی دونوں آنکھوں میں حقیر و کھلانی دے گی اور ما سوی اللہ تیرے باطن کی دونوں آنکھوں میں حقیر معلوم ہوں گے اور کوئی چیز بھی بجز حق تعالیٰ شانہ کے تیرے نہ ہو یہ کیا باعظت نہ رہے گی، پس اس وقت ساری مخلوق کے نزدیک تو باعظت بن جائے گا۔

صاحب زادہ! اگر تو چاہتا ہے کہ تیرے سامنے کوئی دروازہ بھی بند نہ رہے تو اللہ عز و جل سے ڈرتا رہ، بس یہ ہر دروازے کی کنجی ہے، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:-  
اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے اللہ اس کے نکلنے کے لئے راستہ کر دیتا ہے اور اس کو رزق دیتا ہے جہاں سے اس کا گمان بھی نہیں ہوتا۔

حق تعالیٰ سے معارضہ نہ کر (اگر ایسا کیوں نہ کیا) نہ اپنے نفس کے بارے میں، نہ اپنے بال بچوں کے بارے میں، نہ اپنے مال کے بارے میں، نہ اپنے

ہم صدروں کے بارے میں، کیا تجھ شرم نہیں آتی کہ خدا پر حکم چلاتا ہے کہ اس حالت کو بدل دے، متغیر کر دے، تو اس سے بھی بڑا حاکم، بڑا عالم اور بڑا رحیم ہو گیا؟ اور ساری مخلوق اس کے غلام اور بندے ہیں، وہی تیرا بھی مدیر ہے اور مخلوق کا بھی منتظم، اگر تو اس کے ساتھ رہنا چاہتا ہے دنیا اور آخرت میں تولاذم پکڑ سکون، خاموشی، گونگے بن جائے گو، اولیاء اللہ اس کے حضور میں مَوْذُوب رہتے ہیں اپنے قلوب کے لئے، اس کی صریح اجازت ہوئے بغیر نہ حرکت کرتے اور نہ اپنے اسباب میں سے کسی شے میں کوئی تصرف کرتے ہیں، بغیر اس کے کہ ان کے قلوب کو (الہام کے ذریعے) صریح اجازت حاصل نہ ہو، وہ دست بستہ قائم ہیں حق عز و جل کے حضور، کھڑے ہوئے ہیں مقلوب القلوب والا بصرار کے حضور، ان کو اپنے رتب عز و جل کے بارے میں قرار نہیں جب تک کہ وہ اس سے نہ ملیں دنیا میں اپنے قلوب کے ساتھ اور آخرت میں اپنے اجسام کے ساتھ۔

یا اللہ اہم کو نصیب فرم اپنی لقاء دنیا میں، اور آخرت میں ہم کو لذت بخش اپنے قرب اور اپنے ویدار کی، ہم کو ہنا ان لوگوں میں جو تیرے ماسوی کو چھوڑ کر تجھ سے راضی ہوتے ہیں، اور ہم کو دنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرم اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے، آمین۔



## باب نمبر ۳

خدا شناسی ہی سے سلوک کے مدارج طے ہوتے  
اور اللہ کا قرب حاصل ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>

جذاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے  
فرمایا ہے:-

جس کے لئے خیر کا کوئی دروازہ مکھولا جائے تو اسے چاہئے کہ اس کو  
غیمت سمجھے، کیونکہ وہ نہیں جانتا کہ کب بند کر دیا جائے گا۔  
صاحب! خوش ہو اور غیمت سمجھو زندگی کے دروازے کو جب تک کہ کھلا ہوا ہے، وہ  
عقل ریب بند کر دیا جائے گا، غیمت سمجھو نیکو کاریوں کو جب تک کہ تم ان کے کرنے پر قادر ہو،  
غیمت سمجھو توبہ کے دروازے کو اور اس میں داخل ہو جاؤ جب تک کہ وہ تمہارے لئے کھلا ہوا  
ہے، غیمت سمجھو ذعا کے دروازے کو کہ وہ تمہارے لئے کھلا ہوا ہے، غیمت سمجھو اپنے دین دار  
بھائیوں کی روک توک کے دروازے کو کہ وہ تمہارے لئے کھلا ہوا ہے، ورنہ پھر کوئی بھی تم کو  
بدآعمالیوں سے روکنے یا نصیحت کرنے والا نہیں۔ لوگو! بنا لوجو کچھ توڑ پچے ہو، دھولو جس کو  
خجس کر پچے ہو، سنوار لوجس کو بگاڑ پچے ہو، صاف کر لوجس کو مکدر کر پچے ہو، اور لوٹا دو جو کچھ  
لے پچے ہو، اپنے فرار اور بھاگنے سے تاب ہو کر لوٹ آؤ اپنے مولیٰ عز و جل کی طرف۔

اے صاحب زادہ! یہاں کوئی نہیں بجز خالق عز و جل کے، پس اگر تو خالق کے  
ساتھ رہے تب تو تو اس کا بندہ ہے، اور اگر مخلوق کے ساتھ رہے تب تو ان کا بندہ ہے، تجھے  
واعظ بننا زیب نہیں جب تک کہ اپنے قلب کی حیثیت سے بیان اور جنگل و میدان قطع ن  
کرے، اور اپنے باطن کے اعتبار سے سب کو چھوڑ نہ دے، کیا تو نہیں جانتا کہ حق تعالیٰ کا

(۱) وقت صبح ہر روز یکشنبہ ۱۰ ارشوال ۱۴۵۲ھ، محقق مخدوم شریف۔

طالب سب سے مفارقت اختیار کرتا ہے، یہ بات یقینی ہے کہ مخلوق میں سے ہر چیز بندے اور اس کے خدا کے درمیان پردہ ہے، پس وہ جس شے پر بھی پڑے گا وہ حجابت بن کر اس کو چھپا لے گی۔

صاحب زادہ! کامل مت بن کیونکہ کامل ہیش محروم رہتا ہے اور پیشہ اپنی کی رسمی اس کی گردن میں ہوتی ہے، اپنے اعمال کو عمدہ بنانا کہ حق تعالیٰ تجھ پر دُنیا و آخرت کی سعادت فرمائے گا۔ ابو محمد عجمی رحمۃ اللہ علیہ کہا کرتے تھے کہ:-

اے اللہ! اہم کو اچھے اعمال والا بناوے۔

اگرچہ عجمی ہونے کے سبب یہ لفظ ان کی زبان سے اچھی طرح اونہیں ہوتا تھا، مگر مطلب یہی تھا کہ جس کو صاحبِ ذوق پہچانتا ہے۔ مخلوق کے ساتھ خوبی سے میل جوں رکھنا اور اس کی موافقت کرنا اچھی بات اور مبارک ہے بشرطیکہ شریعت کی حدود اور اس کی رضا کے ساتھ ہو، لیکن اگر اس کی حدود میں سے کسی حد سے تجاوز یا شریعت کی ناراضی لازم آئے تو اچھی نہیں۔

صاحب زادہ! دعا کا جال کھڑا کر اور رضا کی طرف لوٹ (یعنی دعا مانگ مگر ملنے اور نہ ملنے پر بہر حال راضی رہو)، زبان سے ایسی حالت میں دعا ملت کر کہ تیرا قلب اعتراض کر رہا ہو۔ قیامت کے دن انسان یاد کرے گا جو کچھ بھلائی یا رہائی دُنیا میں کر چکا تھا، پس وہاں پیشہ اپنی نفع نہ دے گی اور یاد کرنا مفید نہ ہو گا، موت سے پہلے آج یاد کرنے میں بے رشک شان ہے، لوگوں کے کھیتی کا نئے وقت بیج ہونے اور جو تینے کا تذکرہ سودا مند نہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

دُنیا آخرت کی کھیتی ہے۔

پس جو شخص بھلائی بوئے گا وہ غلہ کاٹے گا (کہ لوگ اس کی عمدہ حالت پر رشک کریں گے) اور جو بدی بوئے گا وہ ندامت کاٹے گا (کہ بدی کا ثمرہ پیشہ اپنی ہے) جب موت تیرے سامنے آ کھڑی ہو گی تب تو بیدار ہو گا ایسے وقت کہ بیدار ہونا تجھ کو فائدہ نہ دے گا۔ یا اللہ! اہم کو ان لوگوں کی نیزد سے بیدار کر جو تجھ سے غافل اور تیری ذات و صفات سے جاہل ہیں، آمین۔

صاحب زادہ! تیرا بدکاروں کے ساتھ رہنا تجھ کو نیکو کاروں سے بدگانی کے اندر ڈال دے گا، اللہ عز و جل کی کتاب اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کے سایہ کے نیچے چلو، یقیناً فلاح پاوے گے۔

صاحب اثر ما ذہن تعالیٰ سے جیسا کہ شرمنا چاہے، غفلت میں نہ پڑے رہو، تمہارا وقت بے کار جا رہا ہے، تم مشغول ہو ایسی چیز کے جمع کرنے میں جس کو کھانہ سکو گے، آرزو برکھتے ہو ایسی چیزوں کی جن کو نہیں پاسکو گے، اور تعمیر کرتے ہو ایسے مکانات کی جن میں نہیں رہ سکو گے، یہ ساری چیزیں تم کو تمہارے رب کے مقام سے محبوب کرتی ہیں، اللہ عز و جل کی یاداں عرفان کے دلوں میں خیسہ لگاتی اور ان کو گھیر لیتی ہے اور ہر مرد کو رکی یاداں کو بھلا دیتی ہے، پس جب یہ حالت کامل ہو جاتی ہے تو اب جنت ٹھکانا ہے، ایک جنت نقد اور دوسرا جنت وہ ہے جس کا وعدہ ہے جو ذینا میں ملتی ہے، وہ رضا بر قضا اور قلب کا اللہ تعالیٰ سے قرب اور اس کے ساتھ راز و نیاز اور اس کے اور خدا کے درمیان سے پردے کا اٹھ جانا ہے کہ ایسے قلب والا شخص اپنی خلوت میں ہر حالت کے اندر حنف تعالیٰ کے ساتھ ہے بلکہ ایسے کیفیت اور بیان کی مثال گوئی شے نہیں اور وہ سننے والا دیکھنے والا ہے (پس اس معیت کی کوئی کیفیت کیا بیان کرے) اور جنت موعود وہ ہے جس کا حنف تعالیٰ نے اپنے بندوں سے وعدہ فرمایا ہے، اور حنف تعالیٰ کریم کا دیدار بلا حجاب ہے، کوئی شبہ نہیں کہ خیر و خوبی ہر من کی اللہ کی طرف سے ہے اور رہائی و شرذہ و سروں کی طرف سے، اس کی طرف متوجہ ہونے میں خیر ہے اور اس سے روگردانی میں شر، ہر عمل جس کا تو معاوضہ چاہے وہ تیرا ہے اور ہر عمل جس کا مطلوب اللہ تعالیٰ کی ذات ہو وہ اللہ تعالیٰ کا ہے، جب تو عمل کرے گا اور معاوضہ کا طالب ہو گا تو اس کی جزا بھی مخلوق ہی ہوگی (خواہ جنت ہو یا حوریں) اور جب عمل کرے گا خاص حنف تعالیٰ کے لئے تو اس کی جزا اس کا قرب اور اس کا دیدار ہے، پس مناسب ہے کہ اپنے اعمال پر معاوضہ کا خواہاں ملت ہو، اللہ تعالیٰ کے مقابلے میں کیا ہستی ہے آخرت اور ما سوی اللہ کی، طالب بونصتم کا اور مت طلب کرو نعمت کو، طلب کرو پڑوں کو گھر سے پہنے (کہ اصل راحت پڑوں کے عمدہ ہونے سے ہے نہ کہ گھر سے، اسی طرح اصل راحت دیدار حنف میں ہے نہ کہ جنت میں)۔ وہی ہر چیز سے پہلے تھا اور وہی ہر شی کا موجود ہے اور وہی ہر چیز کے

بعد ہو گا۔ موت کو یاد رکھنا، مصیبتوں پر صبر کرنا اور تمام حالتوں میں حق تعالیٰ پر بھروسہ رکھنا لازم سمجھو، جب یہ تینوں خصلتیں تیرے لئے کامل ہو جائیں گی تب تیرے پاس بادشاہت آئے گی کہ موت کے یاد رکھنے سے تیرا زہد صحیح ہو جائے گا، اور صبر کے سبب جو کچھ تو اپنے تربت سے چاہے گا اس میں با مراد ہو جائے گا، اور توکل سے ساری چیزیں تیرے قلب سے باہر نکل جائیں گی، تیرا تعلق تیرے رتب عز و جل سے ہو جائے گا تو تو زیاد آخوت اور ماسوئی سے دور ہو جائے گا، تیرے پاس ہر طرف سے راحت آئے گی اور ہر جانب سے حفاظت و نگہبانی آئے گی، تیرا آقا عز و جل ہر چھوٹ اطراف سے تیری حفاظت فرمائے گا، مخلوق میں کسی کو تجھ پر (حملہ کرنے کا) راستہ باقی نہ رہے گا، ساری جھیلیں تیری طرف سے مسدودہ اور دروازے تیری طرف سے بند کر دیئے جائیں گے اور تو من جملہ ان لوگوں کے بن جائے گا جن کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

(اے شیطان!) میرے وہ بندے بھی ہیں جن پر تجھے کسی قسم کی دسترس نہیں۔

اس کو موحدین مخلصین پر کس طرح دسترس ہو سکتی ہے جو اپنے اعمال میں مخلوق کا دیکھاوا جانتے ہی نہیں، گویا یہ تو انتہاء میں ہوتی ہے نہ کہ ابتداء میں، ابتداء تو سارا گونگاپن ہے، انتہا سارا گویا ہے، مخلص کی بادشاہت اس کے قلب میں ہے اور سلطنت اس کے باطن میں، ظاہری حکومت کا اعتبار نہیں اور شاذ و نادر مخلص ایسے بھی ہوتے ہیں جو ظاہری و باطنی بادشاہت کے جامع بننے ہیں، ہمیشہ پوشیدہ حال بنا رہ، یہاں تک کہ تو کامل بن جائے اور تیرا قلب تیرے رتب عز و جل تک پہنچ جائے، پس جب تو کمال پر پہنچ گیا تو آب (اظہار حال کی) پروانہیں ہے، اب کیوں پر وا جبکہ حال یہ ہے کہ حال محقق ہن چکا اور تو اپنے مقام میں قائم و صاحبِ تملکیں ہو گیا، تیرے محافظ سپاہی تجھ کو گھیرے ہوئے ہیں، مخلوق تیرے نزدیک ستون اور درختوں جیسی (بے اختیار) بن گئی اور تیرے نزدیک ان کی مدح اور نعمت اور تو جہ و ز و گردانی بر ای رہو گئی، اور تو ان کا بنانے والا اور تو توڑنے والا ہے کہ ان میں اپنے خالق کے اذن سے تصرف کرتا ہے، عزل و نصب کا اختیار وہ تجھ کو عطا فرماتا ہے اور تیرے قلب کے ہاتھ میں حکم نامہ حوالے کر دیتا اور تیرے باطن کے ہاتھ میں شناخت بخشا

ہے، جب تک یہ حالت صحیح نہ ہو جائے وعظ کا موقع نہیں، صاحبِ عقل بن، ہوں مت کر، تو آندھا ہے، اس کا طلب گار، ہو جو تیرا ہاتھ پکڑے، تو جاں ہے پس تلاش کرائے جو تجھے عالم بٹائے، اور جب وہ ہاتھ آجائے تو اس کا دامن پکڑ لے اور اس کے قول اور رائے کو قبول کر اور اس کی رہبری سے راستے پر قدم رکھ، پھر جب راستے تک پہنچ جائے تو وہاں بیٹھا رہ رہاں تک کہ اس کی معرفت تیرے لئے محقق ہو جائے اور استقامت کی بدولت راہِ حق کی شاخت پوری ہو جائے، پس اس وقت ہر بھولا بھٹکا تیری پناہ میں آئے گا، اور تو فقیر و مسکین کا طلاق بن جائے گا (کہ حاجتِ مند مخلوق تجھ سے رہنمائی اور تربیت کا فرع اٹھائے گی)۔ جو اندری ہے حق تعالیٰ کے راز کی حفاظت کرنا اور لوگوں سے خوش خلقی کا خونگر ہونا۔ (اے مخاطب! اسوسی اللہ کو چھوڑ کر حق تعالیٰ سے راضی ہونے اور طالبِ حق بننے سے تو کتنی دور جا پڑا؟ کیا تو نے ارشادِ خداوندی نہیں سنائے کہ:-

بعض تم میں وہ ہیں جو دنیا چاہتے ہیں، اور بعض تم میں وہ ہیں جو  
آخرت چاہتے ہیں۔

اور دوسری جگہ تخلصیں کی شان اس طرح بیان فرمائی کہ:-  
وہ چاہتے ہیں اللہ کی ذات کو۔

(اس سے معلوم ہوا کہ طالبِ تین قسم کے ہیں، جن میں سب سے افضل وہی ہیں جو طالبِ ذاتِ حق ہیں)۔ اگر تیر انصیبہ اچھا ہے تو عزت کا ہاتھ تجھے تک پہنچے گا جو تجھ کو جملہ اسوسی اللہ کے ہاتھ سے چھڑا لے گا اور قریبِ حق کے دروازے تک لے آئے گا، پس وہاں ولایتِ اللہ چھے ہی کی ہے، جب تیری یہ حالت کامل ہو جائے گی تو دنیا اور آخرت دونوں خادمِ بن کر بلا مضر و بلا مشقت تیری طرف آئیں گی، حق تعالیٰ کے دروازے پر دستک دے اور اسی کے دروازے پر جمارہ، جب تو وہاں پڑا رہے گا تو خواب کی اصلیت تجھ پر واضح ہو جائے گی، پس تو پہچان لے گا، خاطر نفس، خاطر ہوی، خاطر قلب، خاطر اہلیں اور خاطر فرشتے کو، تجھ سے کہا جائے گا کہ یہ خاطرِ حق ہے اور یہ خاطر باطل، ہر ایک تجھ کو اس علامت سے معلوم ہو جائے گا جس کو تو پہچانتا ہو گا، جب تو اس مرتبے پر پہنچ جائے گا تو حق تعالیٰ کی طرف سے خاطر (جس کو الہام کہنا چاہئے) تیرے پاس آئے گی جو تجھ کو ادب

سکھائے گی، تجھ کو ثابت قدم بنائے گی، وہی تجھ کو کھڑا کرے گی، وہی تجھ کو بخایے گی، وہی حرکت کرے گی، وہی سکون دے گی، اور وہی منع کرے گی۔

صاحبہ ازیادتی کے طالب بنو نہ کی کے، نہ آگے بڑھنے کے اور نہ پیچھے بٹنے کے، یونکہ تقدیر تم میں سے ہر شخص کو جدا جدا محیط ہو چکی ہے، تم میں کوئی ایسا نہیں ہے جس کے لئے خاص لکھت اور مخصوص تحریر نہ ہو، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

تمہارا رب فراغت پاچ کا پیدائش، رزق، موت اور زندگی سے، خشک

ہو چکا قلم اس سے جو ہونے والا ہے۔

قارئ ہو یا حق تعالیٰ ہر شے (کی لکھت) سے اس کی تقدیر کی لکھت مقدم ہے لیکن حکم بعد میں، اور امر، نبی اور ازام نے اس کو پرده اڑھا دیا ہے (کسی کو خبر نہیں کہ اس کی تقدیر میں اطاعت لکھی ہے یا معصیت)، پس کسی کے لئے جائز نہیں کہ حکم پر جھٹ پکڑے پہلی لکھت سے (اور یوں کہے کہ ”جب میں نے اس کے موافق کیا جو میری تقدیر میں میری پیدائش سے قبل ہی لکھ دیا گیا تھا، تو پھر سزا کیوں دی جاتی ہے؟“) بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ ”حق تعالیٰ سے جودہ کرے اس کی بانیہ س نہیں ہو سکتی اور لوگوں سے پوچھو ہوتی ہے۔“

صاحبہ اعمل کرتے رہو اس ظاہر پر، اس سیاہی پر جو سفیدی کے اوپر ہے، یعنی کتاب و سنت پر یہاں تک کہ یہ ظاہر کہ اس پر عمل کرنا تم کو اس کے باطن پر عمل کرنے پر آمدہ کرے، جب تو اس ظاہر پر عمل کرے گا تو یہ باطن کے سمجھنے کی طرف تجھ کو پہنچائے گا، پس تو اس سمجھنے والا تیرا باطن ہو گا، اس کے بعد قلب تیرے نفس پر اقا کرے گا، اور نفس زبان پر، اور زبان مخلوق کو سنائے گی، اور مخلوق تک ان باطنی مفہومیں کا پہنچانا ان کی مصلحتوں اور متفقتوں کے لئے ہو گا۔ مبارک ہو تجھ کو اگر تو نے حق تعالیٰ کی موافقت کی اور اس کو محظوظ سمجھا، افسوس ہے تجھ پر ادعویٰ کرتا ہے اللہ عز و جل کی محبت کا، کیا تجھے معلوم نہیں کہ اس کی شرطیں بھی ہیں، پس اللہ کی محبت کی شرائط میں سے یہ بھی ہے کہ اس کی موافقت ہو اپنے نفس کے بارے میں اور دوسروں کے بارے میں، اس کی شرائط میں یہ بھی ہے کہ ماسوی اللہ سے سکون نہ پائے اور اللہ ہی سے انس رکھے اور اس کے ساتھ وحشت میں نہ پڑے، جب اللہ کی محبت بندے کے قلب میں ظہر جاتی ہے تو وہ اس سے مانوس ہوتا اور اس چیز کو دشمن سمجھنے

لگتا ہے جو اس کو اللہ سے غافل بنائے، اپنے جھوٹے دعوے سے توہہ کر، یہ بات ہوں اور آرزو اور جھوٹ، نفاق اور قصص سے حاصل نہیں ہوا کرتی، توہہ کر اور توہہ کر اور اپنی توہہ پر قائم رہ کیونکہ شان تو درخت کے جھے اور شاخوں کے پھوٹنے اور پھل لانے میں ہے، لازم پکڑو  
حق تعالیٰ کی موافقت کو رنج میں، تکلیف میں، افلس میں، تو نگری میں، بختی میں، ارزانی میں، بیماری میں، تند رستی میں، بھلائی میں، بخشش کے وقت اور ہاتھ روکنے کے وقت، میرے نزدیک شانِ تسلیم کے سوا تمہاری کوئی دو انسیں، جب حق تعالیٰ تمہارے متعلق کوئی حکم فرمائے تو اس سے گھبراوہ مت اور نہ اس کے متعلق اس سے نزاع کرو اور نہ اس کی ڈوسریں سے شکایت کرو، کیونکہ اس سے مصیبت اور بڑھے گی بلکہ سکون، خاموشی و خمول اختیار کرو، جھے رہو اس کے حصے میں اور دیکھتے رہو کہ وہ تمہارے اندر اور تمہاری بابت کیا عمل فرماتا ہے، پس خوش ہو اس کے تغیر و تبدل پر، جب تم اس کے ساتھ اس طرح رہو گے تو بالضرور وحشت کو انس سے بدل دیا جائے گا اور اقرار توحید کے ساتھ تو حید پر سرور رہنا ملاؤ ماچائے گا۔

یا اللہ اہم کو اپنی بارگاہ میں اور ہم کو دنیا میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی عطا فرماؤ ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے۔



## باب نمبر ۵

اللہ صورت کو نہیں، سیرت و کردار کو دیکھتا ہے<sup>(۱)</sup>

صاحب زادہ الحق تعالیٰ شانہ کی غلامی کہاں گئی؟ پھر غلامی کو اختیار کر اور دینی تمام ضروریات میں کفایت خداوندی حاصل کر، تو اپنے آقا کا بھاگا ہو ا glamam ہے، لوت اس کی طرف اور اس کے حضور میں ذلت اختیار کر، اس کے حکم کی تعییل کر کے اور ممانعت سے باز رہ کے اور قضا و قدر پر صبر اور موافقت رکھا کے، جب تجھ کو یہ بات پوری طرح حاصل ہو جائے گی تب تیری غلامی اپنے آقا کے لئے کامل ہو گی اور وہ تیری ضرورت کا خود متنکفل ہو جائے گا، حق تعالیٰ فرماتا ہے:-

آلیس اللہ بیکاف عہدہ<sup>۲</sup>

کر کیا اللہ اپنے بندے کو کافی نہیں ہے۔

جب تیری غلامی صحیح ہو جائے گی تو وہ تجھ سے محبت فرمائے گا اور اپنی محبت تیرے قلب میں قوی کر دے گا اور تجھے اس سے مانوس بنادے گا اور تجھ کو بلا مشقت غیر اللہ سے محبت کی خواہش باقی رہے بغیر اپنا مقرب بنالے گا، پس تو اس سے ہر حال میں راضی رہنے لگے گا، پھر اگر وہ تیرے اور پر زمین کو باوجود اتنی وسعت کے ٹنگ اور دروازوں کو باوجود اتنی فراخی کے بند کر دے گا تو نہ تو اس پر غصہ ہو گا، نہ غیر کے دروازے کو طلب کرے گا اور نہ دوسرے کا کھانا کھائے گا۔ تو موئی علیہ السلام کے ساتھ جا شاہل ہو جیسا کہ ان کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے ”وَحَزَّ مَنَا عَلَيْهَا الْمُرَاضِعُ“ کہ ہم نے ان پر حرام کر دیا پستانوں کو (کہ ماں کے پستان کے سوابا بوجود نا سمجھ بچھے ہونے کے انہوں نے کسی دای کا دودھ پیا ہی نہیں)، ہمارا رتبہ عز و جل ہر چیز پر گواہ ہے، ہر چیز پر نگہبان ہے اور ہر چیز کے قریب ہے، تم اس

(۱) بوقت شام بروز شنبہ بتاریخ ۱۲ ارشوال ۱۹۵۲ھ بمقام مدرس معمورہ۔

سے بے نیاز کسی طرح نہیں ہو سکتے، معرفت کے بعد پھر انکار کی وجہ کیا؟ تجوہ پر افسوس اجبکہ تو اللہ عز وجل کو پہچانتا ہے، پھر لوٹ جاتا اور اس کا انکار کرنے لگتا ہے، اس کے پاس سے واپس مت ہو، ورنہ ساری خوبیوں سے محروم رہ جائے گا، اسی کے پاس جمارہ اور اس کو چھوڑ کر دوسری جگہ قرار مت پکڑ، کیا تجوہ معلوم نہیں کہ جو صبر کرتا ہے وہ قدرت پاتا ہے؟ پھر یہ سمجھ کیسی اور یہ جلد بازی کیسی؟ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:-

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتُوكُمُ الْأُصْبُرْةَ وَأَوْصَيْرُوكُمْ وَرَأَيْتُمُوا مَا لَكُمْ وَاللَّهُ تَعَالَى عَلَيْكُمْ

تُفْلِيْعُونَ ⑤ (آل عمران)

کہ اے ایمان والو! صبر کرو اور صبر والا اور جسے رہو، ڈر والہ سے تاکہ تم فلاج پاؤ۔

صبر کے متعلق قرآن شریف میں بہت سی آیتیں ہیں جو بتا رہی ہیں کہ صبر میں کیا کچھ بھلائی، نعمتیں، اچھا معاوضہ، عطا میں اور دُنیا و آخرت کی راحیں ہیں۔ صبر کو اپنے اپر لازم کرو، پھر دیکھو دین و دُنیا کی خوبیاں کیسی ملتی ہیں۔ ضروری سمجھ قبروں کا دیکھنا اور نیکو کار بندوں کا قصد کرنا اور خیر کے کام کو آنجمام دینا، تاکہ تمہارا کام ٹھیک ہو جائے، ان لوگوں میں سے مت بخوبی کو نصیحت کی جاتی ہے تو وہ مانتے نہیں اور جب سنتے ہیں تو عمل نہیں کرتے۔ تمہارے دین کی بربادی چار چیزوں سے ہے، اول یہ کہ تم کو جو کچھ علم ہے اس پر عمل نہیں کرتے۔ دوم یہ کہ جس کا علم نہیں اس پر عمل کرتے ہو۔ سوم یہ کہ جو بات معلوم نہیں اس کا علم حاصل نہیں کرتے، جاہل بنے رہتے ہو۔ چہارم یہ کہ دوسروں کو روکتے ہو کہ جس کا ان کو علم نہیں وہ اس کو سکھیں۔

صاحب اچب تم وعظ و ذکر کی مجلسوں میں آتے ہو تو سیر کے لئے آتے ہو، معالجے کے لئے نہیں آتے، واعظ کے وعظ پر اعتراض کرتے ہو، اس کی غلطیوں اور لغزشوں کی گرفت کرتے ہو، مذاق اڑاتے ہو، بہتے ہو اور کھلیتے ہو، اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ قرار بازی کرتے ہو (کہ حسن اتفاق سے نفع ہو گیا ہو گیا، نہ ہوانہ ہوا)۔ اللہ عز وجل کے دشمنوں کی سی صورت مت بنا دا اور جو کچھ سنواں سے نفع اٹھا دا۔

صاحب زادہ ا تو اپنی عادت کا قیدی ہے (کہ نماز بھی پڑھتا ہے تو صرف عادت

ہو جانے کی وجہ سے)، اور مقید ہے اللہ سے طرح طرح کی چیزیں مانگنے کا، اور خالق اسباب کو بھول کر سبب کے پاس نہ ہر جانے اور اسباب پر بھروسہ کرنے کا، از سر نو عمل کر اور اس میں اخلاص پیدا کر، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:-

وَمَا حَاقَتُ الْجِنَّةُ وَالْإِنْسَانُ إِلَّا لِيَعْمَدُونَ ۝ (الذاريات)

کہ میں نے نہیں پیدا کیا جن اور انسانوں کو مگر اس لئے کہ وہ میری عبادت کریں۔

ان کو ہوں کے لئے پیدا نہیں کیا، کھیل کو دے کے لئے پیدا نہیں کیا، اور کھانے پینے، سونے اور نکاح کے لئے پیدا نہیں کیا، اے غافلوا! اپنی غفلتوں سے بیدار ہو جاؤ، تیرا قلب اس کی طرف ایک قدم چلتا ہے تو اس کی محبت تیری طرف کی قدم چلتی ہے، وہ اپنے عشاق سے ملنے کا عشق سے زیادہ مشتاق ہے کہ عطا فرماتا ہے جس کو چاہتا ہے آن گفت، جب بندہ کسی کام کا ارادہ کرتا ہے تو حق تعالیٰ اس کے لئے اس کے سامان جمع فرمادیتا ہے، یا اسی بات ہے جس کا تعلق معنی سے ہے، صورت سے نہیں، جب یہ مضمون جو میں نے ذکر کیا بندے کے لئے کامل ہو جاتا ہے تو اس کا دُنیا و آخرت اور ما سوی اللہ سے ٹہہ صحیح ہو جاتا ہے، صحت اس کے پاس آتی ہے، قرب اس کے پاس آتا ہے، حکومت و سلطنت اس کے پاس آتی ہے، اور سرداری اس کے پاس حاضر ہوتی ہے، اس کا ذرہ پھاڑ بن جاتا ہے، اس کا قطرہ دریا بن جاتا ہے، اس کا مہتاب آفتاب ہو جاتا ہے، اس کا تحوزہ بھی بہت ہو جاتا ہے، اس کا عدم بھی وجود ہوتا ہے، اس کی فنا بقاء بن جاتی ہے، اور اس کی حرکت ثبات بن جاتی ہے، اس کا درخت اونچا چڑھ کر عرش تک رفت پاتا ہے، اس کی جڑ شرمنی تک پھیلتی ہے، اس کی ٹہنیاں دُنیا و آخرت میں سایہ پھیلاتی ہیں، وہ شاخیں کیا ہیں؟ حکم اور علم، دُنیا اس کے نزدیک ایسی ہے جیسے انکوٹھی کا حلقة، نہ دُنیا اس کو غلام بنا سکتی ہے اور نہ آخرت اس کو قید کر سکتی ہے، نہ کوئی بادشاہ یا ما تحت اس کا آقا ہو سکتا ہے اور نہ کوئی دریا ان اس کو روک سکتا ہے اور نہ کوئی کدورت اس کو مکدر کر سکتی ہے، پس جب یہ حالت پوری ہو جائے تو اس بندے کو تلقی کے ساتھ ٹھہرنا اور ان کی دست گیری کرنا اور ان کو دُنیا کے علاوہ سے خلاصی دینا (یعنی شیخ بننا) صحیح ہو جاتا ہے، جب حق تعالیٰ کسی بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے تو اس کو

لوگوں کا راہبر، ان کا طبیب، ان کا ادب سکھانے والا، ان کو مہذب بنانے والا، ان کا ترجمان، ان کو بہتر بنانے والا، ان کا میل کچیل کھرپنے والا، ان کا چراغ اور ان کا آفتاب بنا دیتا ہے، پس اگر بندے سے یہ (ارشاد و تربیت کا) کام لینا چاہتا ہے تو ایسا ہوتا ہے، ورنہ اس کو اپنے پاس چھپا لیتا اور اپنے آغیار سے غائب کر لیتا ہے (کہ کسی کو اس کا پتہ ہی نہیں چلتا)، اس نوع کے افراد میں سے کسی کسی کو پوری حفاظت اور کامل سلامتی کے ساتھ حقوق کی طرف لوٹا دیتا ہے اور ان کو لوگوں کی مصلحتوں اور ان کی ہدایت کرنے کی توفیق بخشا ہے، جو شخص صرف دنیا سے بے رغبت ہوا اس کی آزمائش آخرت سے ہوتی ہے، اور جس نے دنیا و آخرت دونوں سے ڈھندا اختیار کیا وہ آزمایا جاتا ہے، دنیا و آخرت کے پروردگار سے تم غفلت میں پڑے ہوئے ہو، گویا تم کو موت ہی نہ آئے گی، گویا قیامت کے دن محشر میں نہ لائے جاؤ گے، حق تعالیٰ کے حضور حساب نہ دو گے، پل صراط پر عبور نہ کرو گے، یہ تو تمہاری حالتیں ہیں اور دعویٰ کرتے ہو اسلام اور ایمان کا، یہ قرآن اور علم تم پر جھٹ پیش کریں گے اگر تم نے ان پر عمل نہ کیا۔ جب تم علماء کے پاس آؤ اور جو وہ تم سے کہیں تم اس کو قبول نہ کرو یہ تمہارا ان کے پاس آنا تم پر جھٹ بنے گا (کہ اب سزا سے بچنے کے لئے کو نساعدر باتی رہا)، اس کا گناہ تم پر ایسا ہی ہو گا جیسا کہ تم ملاقات کرتے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا کہنا نہ مانتے۔ قیامت کے دن حق تعالیٰ کے جلال و عظمت اور کبریائی و عدل کا خوف ساری حقوق پر عام ہو گا، شاہان دنیا سے جاتے رہیں گے اور اسی کی بادشاہت باقی رہے گی، سب قیامت کے اس کی طرف لوٹ کر جائیں گے اور اللہ والوں کی حکومت ظاہر ہو جائے گی، ان کی عزت، ان کی تو گمراہی اور جو کچھ حق تعالیٰ نے ان کا احترام فرمایا ہے سب ظاہر ہو جائے گا، آج بھی وہ کوتوال ہیں رعایا کے اور شہروں کے، اوتار (میخیں) ہیں زمین کی، ان کے سبب زمین قائم ہے، پس ان کو جو حقوق کا سردار رہیں اور حق تعالیٰ کا نائب کہا جاتا ہے تو معنی کے اعتبار سے ہے نہ کہ صورت کے اعتبار سے، آج معنی ہیں اور کل (قیامت کے دن) صورت ہو گی (کہ ظالم بادشاہان دنیا آج صورثاً پا عزت اور معنی ذلیل ہیں، پس فردائے قیامت کو معنی صورت سے بدل جائے گی اور ان کی ذلت و خواری کھل جائے گی، اور اولیاء و اقطاب و ابدال آج صورثاً مخوم اور معنا حاکم و سردار ہیں، پس

قیامت کے وہ معنیاً اپنی صورت لے کر ان سیات و شاہی مرتبے تو کھول دیں گے) کا فروں سے مباحثہ و مذاہدہ کرنے والوں کی شجاعت اس میں ہے کہ ان سے لیں اور جھے رہے، اور صالحین کی شجاعت اس میں ہے کہ اپنے نفس، اپنی خواہشوں، اپنی طبیعتوں، شیطانوں اور نہ رے ہم نشینوں سے جوشیا طین الانس ہیں ملیں (اور منتشر نہ ہوں)، اور خواص کی شجاعت دنیا و آخرت اور ما سوی اللہ سے ڈھدھ اختیار کرنے اور دوسروں کی طرف رغبت نہ کرنے میں ہے۔

صاحب زادہ بیدار ہواں سے پہلے کہ اپنے اختیار کے بغیر بیدار ہوگا، وہیں دار ہیں اور اہلی دین سے مل جل کیونکہ حقیقت میں آدمی وہی ہیں۔ سب سے زیادہ عقل مندوہ ہے جو اللہ عز و جل کی اطاعت کرے، اور سب سے زیادہ نادان وہ ہے جو اس کی نافرمانی کرے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
خاک آلود ہوں تیرے دنوں ہا تھے۔

یعنی تو فقیر اور مستغنى بئے، پس یہ بدعا نہیں بلکہ دعا ہے کہ کاش جب تو اہل ایمان سے ملے جلے تو سونا اور مٹی تیرے نزدیک برابر ہو جائے۔ منافق ریا کار کا کوئی عمل (مقبول) نہیں، تجھے سے کوئی نیکی قبول نہ ہوگی جب تک کہ تو اس سے ذات حق کو مقصود نہ سمجھے گا، تیرے عمل کی صورت قبول نہ ہوگی اس کے معنی قبول کئے جائیں گے (کہ اخلاص ہے یا نہیں) جب تو اپنے عمل میں، اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنے شیطان اور اپنی دنیا کا مخالف بنے گا تو وہ اس کو قبول فرمائے گا، عمل کر اور اخلاص کے ساتھ کر اور اپنے کسی عمل کی طرف بھی نظر نہ کر، تیر اعمل وہی مقبول ہوگا جس سے تو ذات حق کو مقصود سمجھے گا نہ کرو وہ جس سے مخلوق مقصود ہو، تجھ پر افسوس کر عمل تو مخلوق کے لئے کرتا ہے اور چاہتا ہے کہ حق تعالیٰ اس کو قبول فرمائے، یہ ہوں ہی ہوں ہے، تکبیر و نجوت اور اترانے کو چھوڑ، اپنی خوشی کو کم کر اور حزن کو بڑھا کر تو دار الحزن اور (دنیا کے) قید خانے میں ہے۔ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی یہ حالت تھی کہ ہمیشہ فکر میں رہتے، خوش کم ہوتے اور غمگین زیادہ رہتے تھے، بہت کم ہستے اور صرف تہسم فرماتے تھے، وہ بھی دوسروں کا دل خوش کرنے کو، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب میں احزان و اشغال بھرے ہوئے تھے، اگر صحیہ اور دنیا کے معاملات جن کی

سیکھیل کے لئے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا مسور تھے، نہ ہوتے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم گھر سے باہر بھی نہ نکلتے اور نہ کسی کے پاس بیٹھتے۔

صاحب زادہ اجنب حق تعالیٰ کے ساتھ تیری خلوت صحیح ہو جائے گی تو تیرا باطن مددوш اور قلب صاف ہو جائے گا، تیری نگاہِ نگاہِ عبرت بن جائے گی، تیرا قلب فقر بن جائے گا اور تیری رُوح اور اندر وون حق تعالیٰ سے واصل ہو جائے گا، دُنیا کے متعلق فکر کرنا تو عذاب اور حساب ہے اور آخرت کے متعلق فکر کرنا علم اور قلب کی حیات ہے، جس بندے کو فکر عطا کیا جاتا ہے اس کو دُنیا اور آخرت کے احوال کا علم عطا کیا جاتا ہے، تیری حالت پر افسوس ہے کہ دُنیا کے بارے میں اپنے قلب کو برپا کر رہا ہے حالانکہ دُنیا جو تیرے حصے میں آئی ہے اس کی تقسیم سے حق تعالیٰ فارغ ہو چکا اور اس کے اوقات بھی مقرر فرمادیئے ہیں، جس کا علم اسی کو حاصل ہے، پس تو طلب کرے یا نہ کرے تیرا رزق ہر روز تجھ کو پہنچتا رہے گا، تیری رحم تجھ کو خوار کرے گی، خدا کے نزدیک بھی اور مخلوق کے نزدیک بھی، تیرے ایمان میں نقصان ہو گا تو تو طالبِ رزق بنے گا اور زیادتی ہو گی تو طلب سے بیٹھ جائے گا، اور جب ایمان کامل حاصل ہو گا تو طلب سے ہو جائے گا کہ طلب کی اہمیت بھی سلب ہو جائے گی۔

صاحب زادہ ادائیتِ کوخول کے ساتھ تخلوٰت کر، کیونکہ جب تو نے اپنے دل میں مخلوق کو جگہ دے لی تو اب وہ خالق کے ساتھ مجتمع کیونکر ہو سکتا ہے، تو سب کو خدا کا شریک بنائے ہوئے ہے، پھر خالق سبب کے ساتھ کس طرح رہ سکتا ہے، اور ظاہر اور باطن اسکھنے کیونکر ہو سکتے ہیں؟ نیز جس کو تو سمجھتا ہے اور جس کو نہیں سمجھتا اور جو خالق کے پاس ہے اور جو مخلوق کے پاس ہے کس طرح برابر ہو سکتا ہے؟ کس قدر نادان ہے جو خالق سبب کو بھول گیا اور سبب میں مشغول ہو گیا، سبب کے ساتھ شہر گیا اور خالق سبب کو چھوڑ دیا، باقی رہنے والے کو بھولا اور فنا ہونے والے سے مسرور ہوا۔

صاحب زادہ اتو جاہلوں کی صحبت اختیار کرتا ہے، پس ان کا جہل تجھ تک بھی پہنچے گا، حق کی صحبت بڑے نقصان کی صحبت ہے، صحبت اختیار کر ایمان والوں کی، ایقان والوں کی اور ان عالموں کی جو اپنے علم پر عمل کرنے والے ہیں، کیا اچھی حالت ہے ایمان والوں کی، ان کے جمذہ تصرفات میں وہ لوگ کس قدر قوی ہیں اپنے مجاہدوں میں اور اپنے نفوں

اور خواہشات کو مغلوب کرنے میں، اور اسی لئے فرمایا ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے کہ:-  
مؤمن کی مسرت چہرے پر ہوتی ہے اور غم دل کے اندر۔

یہ ان کی قوت ہی کی بات ہے کہ مسرت ظاہر کرتے ہیں مخلوق کے زوبرو اور  
چھپائے رکھتے ہیں غم کو اپنے اور حق تعالیٰ کے درمیان، ان کا غم دائی ہے، ان کا غم کشیر ہے،  
ان کا گریہ زیادہ اور ہنسنا کم ہے، اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے  
کہ:-

مؤمن کے لئے راحت نہیں بجز اپنے رب عز و جل سے ملتے کے۔

مؤمن اپنے حزن کو اپنی خندہ روئی سے چھپاتا ہے اور اس کا ظاہر کسب کے لئے  
حرکت کرتا ہے اور باطن ساکن رہتا ہے اپنے رب عز و جل کے حضور میں۔ اس کا ظاہر اس  
کے اہل و عیال کے لئے ہے اور اس کا باطن اس کے رب عز و جل کے لئے، اس کا راز فاش  
نہیں ہوتا اہل پر نہ اولاد پر، نہ پڑوی پر شہزادوں پر، اور نہ مخلوق خداوندی میں سے کسی شخص  
پر، وہ سنتا ہے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد کہ اپنے کاموں پر اعانت چاہو اخفا  
کے ساتھ۔ پس وہ ہمیشہ اخفا کرتا ہے اپنی حالت کا، پس اگر بھی غلبہ ہوتا یا زبان سے کوئی  
بات نکل جاتی ہے تو تلافی کرتا ہے اور حالت کو بدلتا ہے، جو کھل گیا اس کو چھپانے کی فکر کرتا  
اور جو ظاہر ہو گیا اس کی معدورت کرتا ہے۔

صاحب زادہ! مجھ کو اپنا آئینہ بنا، مجھ کو اپنے قلب اور باطن کا آئینہ بنا، اپنے  
اعمال کا آئینہ بنا، میرے قریب آ کر تجھ کو اپنے اندر وہ (عیوب) نظر آئیں گے جو مجھ سے  
ڈور رہ کر نظر نہ آئیں گے، اگر تجھ کو دین سنبھالنے کی ضرورت ہے تو میرے پاس آنا ضروری  
سمجھ، میں اللہ تعالیٰ کے وین کے متعلق تیری رور عایت مطلق نہ کروں گا، وین کے بارے  
میں حیا کرنا میرا کام نہیں ہے، میں ایسے سخت ہاتھوں سے پرورش پایا ہوں جو نہ منافق تھے،  
نہ طالب عوض، اپنی دنیا کو اپنے گھر میں چھوڑ اور میرے قریب آ کیونکہ میں کھڑا ہوا ہوں  
آخرت کے دروازے پر، کھڑے ہو میرے پاس اور سن میری بات کو اور اس پر عمل کر اس  
سے پہلے کہ عنقریب موت آ جائے، دارود مدار اللہ کے خوف اور خشیت پر ہے، جب تجھ کو  
اس کا خوف نہیں تو نہ تیرے لئے دنیا میں امن ہے نہ آخرت میں، حق تعالیٰ کا خوف ہی

اصل علم ہے اور اسی لئے حق تعالیٰ فرماتا ہے:-

إِنَّمَا يَحْكُمُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمُوْا

کہ بس اللہ سے اہل علم ہی ڈرتے ہیں۔

یعنی اللہ سے نہیں ڈرتے مگر وہ علماء جو علم پر عمل کرنے والے ہیں، وہ جو کچھ جانتے ہیں اس پر عمل کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے اپنے اعمال کا بدلہ نہیں مانگتے ہیں بلکہ اس کی ذات اور اس کا قرب چاہتے ہیں، اس کی محبت اور اس کے بعد حجاب سے خلاصی چاہتے ہیں کہ ان کی طرف سے دیدار حق کا دروازہ بند نہ کیا جائے دُنیا میں اور نہ آخرت میں، نہ ان کو رغبت ہے دُنیا کی نہ آخرت کی اور نہ اللہ تعالیٰ کے سوا کسی مخلوق کی، دُنیا ایک گروہ کے لئے ہے اور آخرت ایک گروہ کے لئے اور حق تعالیٰ جل شانہ ایک گروہ کے لئے، اور یہ (تیسرا گروہ) ایمان والوں، ایقان والوں، اللہ کے پیاروں، پر ہیزگاروں، خشوع والوں اور اس کے لئے غنیمت رہنے والوں، اور شکست خاطروں کا ہے، یہی لوگ ہیں جو ڈرتے ہیں اللہ عز وجل سے غائب کر دے گا اس کے قلب کی آنکھوں سے اور حاضر ہے قلوب کی آنکھوں کے سامنے، اس سے کیوں نہ ڈریں، وہ ہر دن ایک جدا شان میں ہے کہ ادلت رہتا ہے، اس کی مدد فرماتا ہے، اس کو مردود بناتا ہے، اس کو قریب کرتا ہے، اس کو ڈر کرتا ہے، اس سے پوچھنہیں اس کے فعل کی اور لوگوں سے پوچھ بھوتی ہے۔

يَا اللَّهُ أَهْمَّ كُوْرِيْبَ كُرْلَى اُور اپنے سے ڈر دت فرما، ہم کو دُنیا میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی عطا فرم اور ہم کو دُنیا کے عذاب سے بچائے۔

\*\*\*

## باب نمبر ①

بے نفسی سے دُنیا بھی سنورتی ہے اور آخرت بھی<sup>(۱)</sup>

اہل اللہ کے قلوب صاف ہوتے ہیں، پاک ہوتے ہیں، مخلوق کو بھول جانے والے اللہ کو یاد رکھنے والے، دُنیا کو بھول جانے والے آخرت کو یاد رکھنے والے، اس ناپائیدار کو بھول جانے والے ہیں جو تمہارے پاس ہے، اس پائیدار کو یاد رکھنے والے جو اللہ کے پاس ہے، تم ناواقف ہوان سے، ان کیفیات سے جن میں وہ مشغول ہیں، تم اپنی دُنیا میں آخرت کو چھوڑے ہوئے ہو، اپنے رب عز و جل سے حیا کرو، بے شرم بنے ہوئے ہو، اس کے بارے میں اپنے صاحب ایمان بھائی کی نصیحت قبول کرو اور اس کی خالفت نہ کرو وہ تیری وہ حالت دیکھتا ہے جو تو خود اپنی نہیں دیکھ سکتا، اور اسی لئے فرمایا ہے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے:-

”المؤمن مرأة المؤمن“  
کہ مؤمن آئینہ ہے مؤمن کے لئے (کہ اس کی واقعی حالت جانچ لیتا ہے)۔

مؤمن ہمیشہ اپنے مؤمن بھائی کا سچا خیرخواہ ہوتا ہے، اس سے بیان کر دیتا ہے جو کچھ اس سے پوشیدہ رہتا ہے، اس کے لئے نیکو کاروں کو بدکاروں سے جدا کر دیتا اور اس کی پہچان کر دیتا ہے نافع اور مضر کی پاک ذات ہے جس نے میرے قلب میں مخلوق کی خیرخواہی کا مضمون ذالا اور اس کو میرا مقصوداً عظم بنا دیا، میں خیرخواہ ہوں اور اس پر معاوضہ نہیں چاہا، میری آخرت مجھ کو مل چکی ہے میرے رب کے پاس، میں دُنیا کا طالب نہیں ہوں، میں نہ بندہ ہوں دُنیا کا، نہ بندہ ہوں آخرت کا، اور نہ ماسوی اللہ کا، میں بندہ ہوں

(۱) بروز جمعہ تاریخ ۱۵ شوال ۱۴۴۵ھ بمقدمہ مدرسہ مسعودہ۔

صرف خالق کا جو کہنا، یگانہ اور قدیم ہے، تمہاری فلاخ میں میری خوشی ہے اور تمہاری ہلاکت میں میرا غم، جب میں سچے مرید کا منہ دیکھتا ہوں جس نے میرے ہاتھ پر فلاخ حاصل کی تو سیر ہو جاتا ہوں، صاحب لباس ہو جاتا ہوں اور مسرور ہو جاتا ہوں کہ اس جیسا شخص میرے ہاتھ سے کس طرح نکل آیا۔

صاحب زادہ! تو ہی میری مراد ہے میں خود نہیں ہوں، اگر تیری حالت میں تغیر آئے اور میں بدستور ہوں تو روپ زتا ہوں، اور میں اپنے آپ کو جو محبوب سمجھتا ہوں تو صرف تیری ہی وجہ سے، پس میرے ساتھ علاقہ رکھ کر جلد عبور کر سکے۔

صاحبوا چھوڑ د تکبر کرنا اللہ تعالیٰ اور اس کی مخلوق پر، اپنی حقیقت کو پیچانو اور تواضع کر داپنے نفوس میں، تمہاری ابتداء ایک نطفے سے ہے جس سے گھن آئے، ذلیل پانی (یعنی منی) ہے اور تمہاری اہتمام مردار ہے جس کو پھینک دیا جائے گا ان میں سے مت بنو جن کو حرص کھینچ لئے جاتی ہے، خواہش ان کا شکار کرتی اور ان کو ذلت و خواری کے ساتھ لادے ہوئے پھرتی ہے، بادشاہوں کے دروازوں پر کہ ان سے ایسی شے طلب کریں جو ان کی تقدیر میں نہیں، یا ایسی چیز مانگیں جو ان کے نصیب میں لکھی جا سکی ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

اللہ کا سخت ترین عذاب بندے کے لئے یہ ہے کہ وہ مانگتا پھرے ایسی چیز جو اس کی قسمت میں نہ ہو۔

تجھ پر افسوس اے تقدیر اور مقصوم سے ناواقف! کیا تیرا یہ گمان ہے کہ الٰہ دُنیا تجھ کو اس چیز کے دینے کی قدرت رکھتے ہیں جو تیرے مقصوم میں نہیں ہے، یہ شیطانی دسوسرہ ہے جو تیرے قلب اور دماغ میں ٹھہر گیا ہے، تو اللہ عز وجل کا بندہ نہیں، تو بندہ ہے اپنے نفس کا، اپنی خواہش کا، اپنے شیطان کا، اپنی طبیعت کا، اپنے وہم کا، اور اپنی دُنیا کا، کوشش کر کر کسی فلاخ پانے والے کو دیکھے تاکہ تو بھی اس طریقے سے فلاخ پائے۔ بعض صوفیوں سے منقول ہے کہ جس نے فلاخ پانے والے کو نہ دیکھا، اس کو فلاخ نہ ملی۔ لیکن تو اس کو دیکھے گا اپنے چہرے کی آنکھ سے نہ کہ اپنے باطن اور اپنے ایمان کی آنکھوں سے، ایمان تو تیرے پاس ہے ہی نہیں، پس ضرور ہے کہ بصیرت بھی نہ ہوگی کہ اس سے دیکھ سکے اپنے غیر کو حق

تعالیٰ فرماتا ہے:-

فَإِنَّهَا لَا تَعْمَلُ الْأَبْصَارُ وَلَكِنَّ تَعْمَلُ الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴿٦﴾ (سورہ الحجج)

پس آنکھیں اندر ہیں ہوا کر تیں لیکن دل اندر ہے ہو جاتے ہیں جو

سینوں میں ہیں۔

جو شخص مخلوق کے ہاتھوں سے دنیا حاصل کرنے کی طمع میں رہتا ہے وہ اپنے دین کو دنیا کے بدلتے، اور باقی رہنے والی کو فنا ہو جانے والی کے بدلتے میں بیچتا ہے، پس ضروری بات ہے کہ اس کے ہاتھ نہ یہ آئے گی نہ وہ، جب تک تیرے ایمان میں ضعف رہے تو اپنی معاش کی اصلاح کے درپر رہتا کہ لوگوں کا محتاج نہ بنے کہ خرچ کرنے لگے ان کے لئے اپنے دین کو اور کھانے لگنے ان کے اموال کو دین کے بدلتے میں، پھر جب تیرے ایمان توی اور کامل ہو جائے تو اللہ پر توکل رکھنے، اسباب سے باہر نکل جانے، ارباب باطلہ سے متفقہ ہو جانے اور قلب سے تمام چیزوں کو چھوڑ دینے کو اختیار کر کے اپنے قلب کو باہر نکال دے اپنے شہر سے، اپنے متعلقین سے، اپنی واقفیتوں سے، اور سونپ دے جو کچھ تیرے ہاتھ میں ہے اپنے اہل کو، اپنے بھائیوں کو، اپنے دوستوں کو، پس ایسا بن جا گویا کہ ملک الموت نے تیری روح قبض کر لی، گویا کہ پنجہ موٹ نے تجھ کو اچک لیا، گویا کہ زمین پھٹ گئی اور تجھ کو نگل لیا، اور گویا کہ تقدیری.....



## باب نمبر ④

زبان و زنگاہ کی حفاظت کے بغیر نجات ممکن نہیں<sup>(۱)</sup>

صاحب زادہ! حق تعالیٰ کے لئے تیری ارادت صحیح نہیں ہوئی اور نہ تو اس کا طالب ہے کیونکہ جو شخص دعویٰ کرے حق تعالیٰ کو مطلوب سمجھنے کا اور طلب کرے غیر کو تو اس کا دعویٰ باطل ہے، طالبانِ دُنیا کی کثرت ہے، اور طالبانِ آخرت کی قلت ہے، اور طالبانِ حق اور اس کی ارادت میں سچے تو بہت ہی کم ہیں کہ کم یا بی و نایا بی میں کبریٰست احمد جیسے ہیں، اس درجہ شاذ و نادر ہیں کہ ایک آدھ ہی پایا جاتا ہے، وہ کنبوں قبیلوں میں سے ایک ایک دو دو ہیں، وہ معدن ہیں زمین میں، بادشاہ ہیں زمین کے، کوتوال ہیں شہروں اور باشندوں کے، ان کے طفیل مخلوق سے بلا حیں دُور ہوتی اور ان پر بارشیں برستی ہیں، ان کی برکت سے حق تعالیٰ آسمانوں سے پانی برساتا ہے، ان کی وجہ سے زمین روئیدگی لاتی ہے، وہ اپنے ابتدائی حالت میں بھاگتے پھرتے ہیں ایک پھاڑکی چوٹی سے دوسری چوٹی پر، ایک شہر سے دوسرے شہر کی طرف، اور ایک دیرانے سے دوسرے دیرانے کی جانب، جب کسی جگہ پر پہچان لئے جاتے ہیں تو وہاں سے چل دیتے ہیں، سب کو اپنی پیٹھ کے پیچھے پھینکتے، دُنیا کی سکنجیاں اہلِ دُنیا کے حوالے کرتے اور برا بر اسی حالت پر قائم ہیں یہاں تک کہ ان کے گرد قلعے تعمیر کر دیئے جاتے ہیں (کہ کہیں جانہیں سکتے)، نہریں ان کے قوب کی طرف بہنے لگتیں اور حق تعالیٰ کی طرف سے لشکران کے اردو گرد پھیل جاتا ہے کہ ہر ایک کی جدا حفاظت کی جاتی ہے، سب کا اعزاز کیا جاتا اور نگہداہی ہوتی اور ان کو مخلوق پر حاکم بنایا جاتا ہے، یہ ساری باتیں عام رعقولوں سے باہر ہیں، پس اس وقت ان کو مخلوق پر توجہ کرنا فرض بن جاتا ہے، وہ طبیبوں جیسے ہوتے ہیں اور ساری مخلوق بیماروں جیسی، تجھ پر افسوس، دعویٰ کرتا ہے کہ

(۱) وقت صحیح برداز یکشنبہ ۲ روز یقuded ۱۵۵ھ بمقام خانقاہ شریف۔

تو بھی ان میں سے ہے، پس بتا ان کی کوئی علامت تجویں موجود ہے، حق تعالیٰ کے قرب اور ان کے لطف کی کیا نشانی ہے؟ تو خدا کے نزدیک کس مرتبے اور کس مقام میں ہے؟ ملکوتِ اعلیٰ میں تیرا نام اور لقب کیا ہے، ہر شب کو تیرا دروازہ کس حالت میں بند کیا جاتا ہے؟ تیرا کھانا اور پینا مباح ہے یا حلال خالص؟ تیری خواب گاہِ دُنیا ہے یا آخرت یا قرب حق تعالیٰ؟ تہائی میں تیرا انہیں کون ہے؟ خلوت میں تیرا ہم نشین کون ہے؟ اے دروغ گوا! تہائی میں تو تیرا انہیں تیرا نفس اور شیطان اور خواہش اور دُنیا کے تکرات ہیں، اور جلوت میں شیاطین الانس ہیں جو بدترین ہم نشین اور فضول بکواس والے ہیں، یہ بات بکواس اور محض دعویٰ سے نہیں آتی، اس میں تیری گفتگو محض ہوں ہے جو تجوہ کو مفید نہیں، لازم پکڑ سکوں اور گناہ کو حق تعالیٰ کے حضور میں، اور بے ادبی سے احتراز کر، اور اگر اس میں تیرا بولنا ضروری ہی ہو تو حق تعالیٰ کے ذکر سے اور اہل اللہ کے ذکر سے برکت حاصل کرنے کے لئے ہونا چاہئے، نہ اس طرح کہ تو اس کامدی بن جائے اپنے ظاہر سے حالانکہ تیرا قلب اس سے خالی ہے، ہر ایسا ظاہر کہ جس کے موافق باطن نہ ہو، بُدیاں ہے، کیا تو نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نہیں سنا کہ:-

جو شخص نیابت کر کے دن بھر لوگوں کا گوشت کھاتا رہا اس کا روزہ نہیں ہوا۔

آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بیان فرمادیا کہ کھانا پینا اور افطار کرنے والی چیزوں ہی کے چھوڑنے کا نام روزہ نہیں ہے، بلکہ اس کے ساتھ گناہوں کے چھوڑنے کا بھی اضافہ کرنا چاہئے، پس بچوں نیابت سے کہ وہ نیکیوں کو اس طرح کھالیتی ہے جیسے آگ سوکھی لکڑی کو کھالیتی ہے، جس شخص کی تقدیر میں فلاج ہے وہ اس کی عادت بکھی نہیں ڈالتا اور جو نیابت میں مشہور ہو جاتا ہے اس کی لوگوں میں حرمت کم ہو جاتی ہے، اور بچوں بہوت کے ساتھ لگا کرنے سے کہ وہ تمہارے قلوب میں معصیت کا نتیجہ بودے گی اور اس کا انعام دُنیا میں اچھا ہے نہ آخرت میں، اور بچوں کی برکت لے جاتی ہے، تجوہ پر افسوس کہ اپنی تجارت کو جھوٹی قسم سے کہ مال اور دین و نوں کی برکت لے جاتی ہے، اگر تجھے عقل ہوتی تو جانتا کہ اصلی خسارہ یہی ہے، تو کہتا ہے کہ ”خدا کی قسم مجھ کو اتنے میں پڑا ہے“ حالانکہ تو اپنی ساری گفتگو میں جھوٹا

ہے، پھر اپنے جھوٹ پر گواہی دیتا اور اللہ عز وجل کی نعمت بھی کھاتا ہے کہ ”میں سچا ہوں!“ عنقریب وہ وقت آئے گا تو انہا اور اپنی ہوگا کہ خدا تم پر حم کرے، حق تعالیٰ کے حضور میں بالادب رہو، جو شخص شریعت کے آداب سے آداب نہ سکھے کا اس کو قیامت کے دن آگ اداب سکھائے گی۔ اس مقام پر کسی نے سوال کیا کہ ”پھر جس شخص میں یہ پانچ خصلتیں (دعویٰ کمال، غیبت، نظر باشہوت، گذب اور دروغ حلی) ہوں اس کے روزے اور دھوکے باطل ہونے کا حکم دینا چاہئے؟“ آپ نے فرمایا کہ نہیں، روزہ اور دھوکو باطل نہ ہوگا، لیکن یہ ارشاد بطریق وعظ اور تہذیب و تحویف کے ہے۔

صاحب زادہ! کیا عجب ہے کہ کل کا دن اسی حالت میں آئے کہ تو سطح زمین سے گم اور قبر کے اندر موجود ہو، بلکہ کیا عجب ہے کہ اگلی ساعت ہی میں ایسا ہو جائے، کیا نہ کہ اس غفلت کا تھہارے دل کس قدر رخت ہیں؟ تم سرتاپا پھر ہو کہ میں بھی تم کو ساتا ہوں اور دوسرے بھی سنا تے ہیں مگر تم ایک حالت پر قائم ہو، قرآن تم پر پڑھا جاتا ہے، پیغمبر کے ارشادات الگوں کے حالات تم کو سنا نے جاتے ہیں، مگر تم عبرت نہیں پکڑتے، نہ پختے ہو، اور نہ اپنے اعمال بدلتے ہو، جو شخص ایسی جگہ آئے جہاں وعظ ہو رہا اور فیصلت نہ پکڑے تو وہ بدترین اہل ہے جو بہترین موقع پر حاضر ہوا۔

صاحب زادہ! تیرا ولیاء اللہ کو ذیل سمجھنا حق تعالیٰ کی معرفت کم ہونے کے سبب ہے، تو ان کو ستم کرتا اور اعتراض کرتا ہے کہ یہ لوگ ہمارے ساتھ مزے کیوں نہیں اگلاتے؟ ہمارے پاس بیشتر آشیت کیوں نہیں؟ یہ تیرا کہنا اس لئے ہے کہ تو اپنے نفس سے جاہل ہے، جب تجھ کو اپنے نفس کی پہچان کم ہوئی تو لوگوں کے مرتباوں کی پہچان کم ہو گئی، جتنی تیری دنیا اور اس کے انجام کی شناخت میں کمی آئی اسی قدر تیری آخرت کی شان میں کمی آئی، اور جتنی آخرت کی شناخت میں کمی آئی اسی قدر حق کی معرفت میں کمی آئی۔

اسے دنیا میں مشغول ہونے والے اعنقریب خسارہ اور پیشمانیاں تجھ پر دنیا اور آخرت میں کھل جائیں گی، تیری پیشمانیاں ظاہر ہوں گی قیامت کے دن جو نقصان اور زہوائی کا دن ہے، پیشمانیوں اور خسارے کا دن ہے، آخرت کے آنے سے قبل اپنے نفس سے حساب لے اور حق تعالیٰ کے حکم اور اپنے اور پر انعام و اکرام سے دھوکا ملت کھا، تو

معصیتوں لغزشوں اور لوگوں پر ظلم و زیادتوں کے بدترین حالات پر قائم ہے، معصیتوں کفر کی قاصد ہیں، جس طرح بخار موت کا قاصد ہے، ضروری سمجھ تو بکر موت سے پہلے اور اس فرشتے کے آنے سے پہلے جو ارواح قبض کرنے پر تعینات ہے۔

اے جوانو! توبہ کرو، کیا تم نہیں دیکھتے کہ حق تعالیٰ تم کو بلا میں بھلا کرتا ہے تاکہ تم توبہ کر لو، مگر تم سمجھتے نہیں اور اڑے ہوئے ہو اس کی معصیتوں پر، اس زمانے میں بجز خاص افراد کے جو شخص بھی بلا میں بھلا ہوتا ہے وہ اس کے لئے عذاب ہے نعمت نہیں ہے، اور گناہوں کی سزا ہے، زیادتی درجات و کرامات نہیں ہے، البتہ اہل اللہ جو بھلا ہوتے ہیں تو اس لئے کہ ان کے مراتب ان کے بادشاہ کے نزدیک بلند ہوتے ہیں، وہ اس کے ساتھ صبر کرتے ہیں اس لئے کہ ان کے طالب ہیں، جب ان کے لئے یہ تمام ہو جاتا ہے تو ان کی بادشاہت پوری ہو جاتی ہے، اور یہ تمام نہیں ہوتی تو ان کو یقین ہوتا ہے کہ وہ ہلاکت میں ہیں۔ اے میرے اللہ ابناہ نہ سمجھے، ہم تجھ سے سوال کرتے ہیں تیرے قرب کا اور دُنیا اور آخرت دونوں میں تیرے دیدار کا کہ دُنیا میں تجھ کو اپنے ول کی آنکھوں سے (دیکھیں) اور آخرت میں سر کی آنکھوں سے۔

صاحبوا اللہ کی رحمت اور کشاش سے مالپوس موت ہو کر وہ قریب ہے، نا امید موت ہو کیونکہ صانع تو اللہ ہے، اور کیا عجب ہے کہ اللہ اس کے بعد کوئی صورت پیدا فرمادے، بلا سے بھاگو موت کہ وہ بلا جو صبر کے ساتھ ہو، ہر قسم کی بھلائی کی بنیاد ہے، نبوت کی، رسالت کی، ولایت کی، معرفت کی اور محبت کی، سب کی بنیاد بداری ہے، پس جب تو نے بلا پر صبر نہ کیا تو تیرے لئے بنیاد نہ رہی، اور بنیاد کے بغیر تغیر میں کوئی پائیدار نہیں، کیا تو نے کوئی بلند تغیر زمین کی کوڑی پر بھی قائم دیکھی ہے؟ پس تو جو بلا اور آفتوں سے بھاگتا ہے تو بس اس لئے کہ تجھے معرفت، ولایت اور قرب اللہ کی کچھ حاجت نہیں ہے، صبر کر اور عمل کرنا رہ یہاں تک کہ تو اپنے قلب اور اپنے باطن اور اپنی روح سے حق تعالیٰ کے قرب کے دروازے کی طرف چلنے لگے، علماء اور اولیاء اور آبدال وارث ہیں انہیاء علیہم السلام کے، انہیاء سوراً اگر ہیں اور یہ لوگ ان کے پیش دست آواز دینے والے، بندہ موسمن خدا کے سوانہ کسی سے ذرتا ہے، نہ کسی سے توقع رکھتا ہے، اس کے قلب اور باطن میں ایک خاص قوت

عطاؤکرداری گئی ہے، مومنین کے قلوب کو اللہ تعالیٰ سے اس قدر رقت کیوں نہ ہو حاصل جبکہ اس نے خود ہی ان کو اپنی طرف چڑھایا ہے کہ وہ ہمیشہ اس کے پاس رہیں، پس ان کے قلوب اس کے پاس ہیں اور قلب زبان پر، حق تعالیٰ فرماتا ہے اور بے شک وہ ہمارے نزدیک البتہ برگزیدہ منتخب لوگوں میں سے ہیں کہ منتخب ہوتے ہیں اپنے متعلق اور اہل زمانہ میں سے کہ ان کے اندر وہ ممتاز اور بیرون منور ہوتے ہیں، اور اسی لئے وہ خلائق سے جداگانی اختیار کرتے اور غریب سے بے رغبت بنتے اور آگے کے ریخ چلتے ہیں کہ یچھے گھاس اگ آتی ہے اور لوٹنے کی صورت نہیں رہتی، تہائی سے ماں وس ہوتے ہیں، آباد یوں کو چھوڑ کر ویرانوں اور سمندروں کے کناروں اور بیابانوں کو اختیار کرتے ہیں، جنگلوں کی گھاس پات کھاتے اور تالابوں کے پانی پیتے اور جنگلی جانوروں کے مثل بن جاتے ہیں، اس وقت حق تعالیٰ ان کے دلوں کو قرب نصیب فرماتا اور ان کو اپنے ساتھ انس بخشتا ہے، ان کے اجسام کو پیغمبروں، صدیقوں اور شہیدوں کے اجسام کے ساتھ کھڑا کرتا اور ان کے اندر وہ کو اپنے ساتھ قائم بناتا ہے کہ وہ ہمیشہ اس کی خدمت میں کھڑے رہتے ہیں، ان کا رات اور وہن خلوٰت میں گزرتا ہے، اور مشتاقوں کی راحت اور انس چاہنے والوں کی خوشی عیشی اللہ جل جلالہ بھی سے ہے۔

صاحب زادہ! پرکھ شیرینی اور تلخی، سوار اور بگاڑ میلا پن اور صفائی، پس اگر تو پوری صفائی چاہے تو اپنے دل کو خلائق سے جدا کر اور حق تعالیٰ سے ملا، دنیا اور اپنے اہل و عیال کو چھوڑ اور ان کو اپنے رب عز و جل کے حوالے کر اور سب سے اپنے قلب کو برهن کر کے نکال، اور آخرت کے دروازے کے پاس آ، پھر اس میں داخل ہو جا، پس اگر وہاں بھی اپنے رب عز و جل کو نہ پائے تو وہاں سے بھی بھاگتا ہو اور قرب حق کو ڈھونڈتا ہوا باہر آ جا، جب تو اس کو پالے گا تو پوری صفائی تجھ کو اس کے پاس ملے گی، اللہ کا محبت دوسری چیزوں کو لے کر کیا کرے گا؟ جنت تو طلب گاراں درجات کا مکان ہے جنہوں نے دنیا کو بیچ کر اسے خریدا، اسی لئے حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

جنت میں موجود ہے جو کچھ خواہش کریں نفس اور لذت پائیں آئندھیں۔

قلب کا ذکر نہیں فرمایا، باطن کا ذکر نہیں فرمایا (کہ ان کی مرغوبات بھی موجود ہوں

گی یا نہیں) جنت ان کے لئے ہے جنہوں نے روزے رکھے، شب بیدار یاں کیں، شہروں اور لذتوں میں رہا اختیار کیا اور ان کو چھوڑ دیا، پس ان لوگوں نے (ذینا کا ہر مزہ دار) طعام بیچ کر (جنت کا مزہ دار) طعام خریدا، ذینا کا باغ بیچ کر (جنت کا) باغ خریدا، (ناپاسیدار) گھر کے بدے (پاسیدار) گھر خریدا، میں تم سے اعمال کا طالب ہوں گفتار کا نہیں، عارف جو خالص اللہ عزوجل کی ذات کے لئے عمل کرتا ہے ہاون کی طرح ہے کہ اس پر (لو ہے کو) خوب کوٹا جاتا ہے اور وہ بولتا نہیں، زمین کی طرح ہے کہ اس کو مخلوق قدموں سے روندی ہے، الٰتی رہتی ہے مگر وہ گوئی بی بی ہوئی ہے، اہل اللہ نہ غیر اللہ کو دیکھتے ہیں اور نہ غیر اللہ کی سنتے ہیں، ان کے دل ہیں بغیر زبان کے، وہ فنا ہو چکے اپنے آپ سے اور مخلوق سے، سدا ایسے ہی رہتے ہیں اور جب اللہ چاہتا ہے تو ان کو زندہ کر دیتا اور قلب کو زبان دیتا ہے، گویا وہ متوا لے ہیں بادشاہ ان کو اپنی طرف کھینچ لیتا ہے اپنی شفقت اور رحمت کے ہاتھ سے، ان کو ڈھاتا ہے اپنے لئے اور نیا جسم عطا فرماتا ہے اپنے لئے نہ کہ غیر کے لئے، خاص اپنا بناتا ہے جیسا کہ موئی علیہ السلام کو بنا یا تھا، چنانچہ ان کے لئے فرماتا ہے کہ ”میں نے تم کو بنا یا ہے خاص اپنے لئے“ اور اس کی صورت کوئی کیا بیان کرے کہ اس کے مثل کوئی شے نہیں اور وہ سنتے والا ہے، اس نے بنا دی راحت بلا مشقت، اُنس بلا مشقت، نعمت بلا نعمت، مزت بلا مزون، شیرینی بلا تینجی، سلطنت بلا زوال، اس جگہ حکومت اللہ پچھے ہی کی ہے، جو اس حالت تک پہنچ گیا اس کو ذینا ہی میں راحت مل گئی، اور اس حالت سے جس میں تو مصروف ہے تو ذینا میں بھی راحت نہیں پاسکتا کیونکہ ذینا تو کدوں تو اور آنٹوں ہی کا گھر ہے، تجھے اس سے نکلا ضرور ہے، پس اپنے دل اور اپنے ہاتھ سے اس کو پہلے ہی سے نکال دے، اور اگر اتنا نہ ہو سکے تو صرف ہاتھ میں رہنے دے اور اپنے دل سے نکال دے، پھر جب تجھ میں قوت آجائے تو ہاتھ سے بھی نکال دینا اور فقراء و مساکین کو جو اللہ کی عیال ہیں، سونپ دینا، اور باوجود اس کے جو تیرا مقوم ہے وہ تجھ سے فوت نہ ہو گا، وہ ضرور آ کر رہے گا خواہ تو غنی ہو یا فقیر، اور رغبت کرے یا نہ کرے، مدار قلب اور باطن کی صحت و صفائی پر ہے اور ان کی صفائی علم سیکھنے، اس پر عمل کرنے، عمل میں اخلاص لانے اور حق تعالیٰ کی پچھی طلب اختیار کرنے سے ہوتی ہے۔

صاحب زادہ! کیا تو نے نہیں کہ فقہ حاصل کرو اس کے بعد عزلت نہیں بنو، یعنی اول ظاہری فقہ حاصل کرو اس کے بعد باطنی فقہ کی تحریک میں عزلت اختیار کر، ظاہر شرع پر عمل کرتا رہیہاں تک کہ یہ عمل تجویز کو اس عمل تک پہنچا دے جو تو نے سیکھا تھیں، یہ ظاہری علم نور ہے ظاہر کا، اور باطنی علم نور ہے باطن کا، نور ہے تیرے رتب کے درمیان، جتنا تو اپنے علم پر عمل کرے گا اس قدر حق تعالیٰ کی طرف تیرا راستہ قریب ہو گا، اور تیرے اور حق تعالیٰ کے درمیان دروازہ کشادہ ہوتا جائے گا، اور اس دروازے کے پشت کھل جائیں گے جو تیرے لئے مخصوص ہو گا۔

اے ہمارے رتب! ہم کو دنیا میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی عطا فرم اور ہم کو دو زخ کے عذاب سے بچائے۔



## باب نمبر ⑧

# عمل کے بغیر علم کا فائدہ نہیں، دُوسروں کی بُرا نیوں کے بجائے اپنی بُرائی پر نظر ہو<sup>(۱)</sup>

صاحب زادہ آخِرت کو دُنیا پر مقدم کیجھے، دنوں میں نفع پائے گا، اور جب تو دُنیا کو آخِرت پر مقدم کیجھے گا تو دنوں میں خسارہ اٹھائے گا، اور یہ اس کی سزا ہوگی جس کا تجوہ کو حکم نہ تھا، اس میں کیوں مشغول ہوا؟ اور جب تو دُنیا کے ساتھ مشغول نہ ہو گا تو حق تعالیٰ اس پر اعانت فرمائے کر تیری مدد کرے گا، مونمن شخص دُنیا میں بھی کہاتا ہے اور آخِرت میں بھی، مگر دُنیا صرف اسی قدر رجتنے کی اس کو حاجت ہے، اس کو اتنی مقدار قافع بنا دیتی ہے جتنا سواد کا تو شہ، وہ زیادہ مقدار میں دُنیا حاصل نہیں کرتا، نادان کا سارا اہتمام دُنیا ہی دُنیا ہے، اور عارف کا سارا اہتمام آخِرت ہے اور آخِرت کے بعد مولیٰ تعالیٰ، شاید جب دُنیا کی معاش میں ایک روٹی تیرے سامنے آجائے اور تیرے نفس تجوہ سے منازعت کرے (کہ اتنا کم کیوں لایا) اور خواہشات کا طالب ہو تو اس شخص کے حال پر نظر کر جئے تکڑا بھی میسر نہیں، جب تک تو حق تعالیٰ کے معاملے میں اپنے نفس کو مبغوض اور اپنا دُشمن کیجھے گا اس وقت تک تھے فلاج نہ ہوگی، صد یقین باہم ایک دُسرے کو پہچان لیتے ہیں کہ ہر صد یقین دُسرے صد یقین سے مقبولیت و صدق کی بوسوگھتا ہے۔

اپنے حق تعالیٰ سے اور اس کے صد یقین بندوں سے اعراض کرنے والے اور مخلوق کو شریک خدا بنا کر ان پر متوجہ ہونے والے امخلوق پر تیری یہ توجہ کب تک رہے گی؟ وہ تجوہ کیا نفع دے سکتے ہیں؟ نہ ان کے ہاتھ میں نقصان ہے نہ نفع، نہ عطا ہے نہ منع، نفع اور نقصان کے متعلق تو ان میں اور جمادات میں کچھ فرق نہیں ہے، بادشاہ ایک ہی ہے، نقصان

(۱) بوقت شام بروزہ شنبہ بتاریخ ۲۷ مارچ ۱۹۷۶عده، بمقام مدرسہ معمورہ۔

پہنچنے والا ایک ہی ہے، نفع پہنچنے والا ایک ہی ہے، حرست دینے والا ہی ایک، سکون دینے والا ہی ایک، سلطنت کرنے والا ہی ایک، مسخر کرنے والا ہی ایک، معطی اور مانع ہی ایک، روزی رسائی ہی ایک، یعنی اللہ عز و جل، وہی قدیم اور ازلی و ابدی ہے، وہی موجود تھا تھوڑے سے پہنچنے، تمہارے باپ اور ان سے پہلے اور تمہارے دولت مندوں سے پہلے، وہی پیدا کرنے والا ہے آسمانوں کا اور زمین کا اور ان چیزوں کا جو ان کے درمیان ہیں، اس کی مثل کوئی نہیں اور وہ سمع و بصیر ہے۔ افسوس تم پر اے اللہ کی مخلوق! کہ تم اپنے خالق کو نہیں پہچانتے جیسا کہ پہچانا چاہئے، اگر قیامت کے متعلق حق تعالیٰ کے نزدیک مجھے کچھ بھی اختیار حاصل ہو تو میں اوقل سے لے کر آخر تک تم سب کے بوجھ ضرور اٹھالوں۔

اے قرآن پڑھنے والے! ان آسمان و زمین کو چھوڑ کر صرف مجھہ ہی پر قرآن پڑھ (کہ مجھہ ہی کو اس کا حظ کامل حاصل ہوتا ہے)، جو شخص اپنے علم پر عمل کرتا ہے تو اس کے اور حق تعالیٰ کے درمیان ایک دروازہ کھل جاتا ہے، جس سے اس کا قلب اس کی بارگاہ میں داخل ہوتا ہے۔ اور اے مولوی! تو تو قیل و قال میں مشغول اور اپنے علم پر عمل کرنے کے بجائے مال کے جمع کرنے میں مصروف ہے، پس یقیناً تیرے ہاتھ علم کی صرف صورت آئے گی نہ کہ معنی، جب حق تعالیٰ اپنے بندوں میں سے کسی بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے تو اس کو علم عطا فرماتا اور اس کے بعد عمل اور اخلاص القاف فرماتا ہے، اور اپنے نزدیک کر لیتا اور اپنا مقرب بنالیتا ہے، اپنی معرفت بخشا اور قلوب اور اسرار کا وہ علم اس کو نصیب فرمادیتا ہے جو اس کے نئے مخصوص ہوتا ہے، اسے منتخب فرماتا ہے جیسا کہ منتخب فرمایا موسیٰ علیہ السلام، اور ان سے فرمایا کہ میں نے تم کو اپنے لئے بنایا ہے ذمہ کے لئے نہیں، نہ شہبتوں کے لئے، نہ لذتوں اور خرافات کے لئے، نہ زمین کے لئے اور آسمان کے لئے، نہ دوزخ کے لئے، نہ جنت کے لئے، نہ سلطنت کے لئے، نہ ہلائست کے لئے، نہ کوئی چیز تم کو مجھ سے مقید کر سکے، اور نہ بجز میرے کوئی مشغول کرنے والا تم کو مشغول بناسکے، نہ کوئی صورت تم کو مجھ سے قید رکھتی ہے اور نہ کوئی مخلوق تم کو مجھ سے جا ب میں ڈال سکتی ہے اور نہ کوئی خواہش تم کو مجھ سے غمی بنا سکتی ہے۔

صاحب زادہ! کسی محضیت کے ارتکاب کے سبب حق تعالیٰ کی رحمت سے

نا امید مت ہو بلکہ اپنے دین کے کپڑے کی نجاست و توبہ اور اس میں اخلاص اور اس پر قائم رہنے کے پانی سے دھوڈاں، اور معرفت کی خوبیوں سے اس کو دھوئی دے اور معطر بناء، اس منزل سے جس میں تو ہے ذرتا ہے کہ جدھر بھی تو دیکھے گا تیرے گر درندے ہی درندے ہیں اور ایذا کیں دینا تجھ کو اپنا مقصود سمجھے ہوئے ہیں، یہاں سے رُخ پھیر اور اپنے قلب سے حق تعالیٰ کی طرف لوٹ، مت کھا اپنی طبیعت اپنی خواہش اور اپنی شہوت سے، مت کھا مگر دعاویں گواہ بنا کر، اور وہ دنوں گواہ کتاب اور سفت رسول ہیں، پھر ان کے بعد دوسرا دو گواہوں کا طالب بن، اور یہ دو گواہ تیرا قلب اور حق تعالیٰ کا فعل ہے کہ جب کتاب اور سفت اور تیرا قلب تینوں اجازت دے دیں تو چوتھے کی اجازت کا منتظر ہے، یعنی عز و جل کے فعل کا، رات کے وقت لکڑیاں جمع کرنے والے کی طرح مت بن کر وہ لکڑیاں اکٹھی کرتا ہے اور نہیں جاتا کہ اس کے ہاتھ میں کیا آتا ہے؟ خالق بھی ہوا اور مخلوق بھی؟ (یہ نہیں ہو سکتا) یہ بات تین اور تینا اور تکلف اور تصنیع سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ یہ ایک چیز ہے جو سینے میں جگہ پاتی ہے اور عمل اس کی تصدیق کیا کرتا ہے، لیکن کون سا عمل؟ وہ جس سے مقصود اللہ عز و جل کی ذات ہو۔

صاحب زادہ! عافیت اسی میں ہے کہ عافیت کی طلب چھوٹ جائے اور تو نگری پہنی ہے کہ تو نگری بننے کی طلب ترک ہو جائے، اور دوا بھی ہے کہ دوا کی طلب جاتی رہے، ساری دو اول سے اسباب کو قطع، اسباب کو ترک اور جملہ معاملات کو حق تعالیٰ کے حوالہ کر دینے میں ہے، دو حق تعالیٰ کو دل سے کیتا جانے میں ہے نہ کہ فقط زبان سے، توحید اور ڈہد پلن اور زبان پر نہیں ہوتی، توحید بھی قلب میں ہوتی ہے اور ڈہد بھی قلب میں اور تقویٰ بھی قلب میں، اللہ عز و جل کی محبت بھی قلب میں اور اس کا قریب بھی قلب میں ہوتا ہے، کبھی دار میں، بواہوں میں، نہ تصنیع کرنہ بناوٹ، تو ہوس اور تصنیع و تکلف اور کذب و پریا و نفاق میں بنتا ہے، تیری ساری فکر مخلوق کو اپنی طرف کھینچتا ہے، کیا تجھے معلوم نہیں کہ جب کبھی مخلوق کی طرف ایک قدم چلے گا تو حق تعالیٰ سے دور پڑ جائے گا، دعویٰ تو تیرا یہ ہے کہ تو طالب حق ہے، حالانکہ تو مخلوق کا طالب ہے، تیری مثال ایسی ہے جیسے کوئی شخص کہے کہ ”میں مکہ جا رہا ہوں“ اور سمت اختیار کرے خراسان کی، پس مکہ سے ذور ہوتا چلا گیا۔ دعویٰ

تیرا یہ ہے کہ تیرا قلب مخلوق سے باہر نکل گیا، حالانکہ تو انہیں سے ذرتا اور انہیں سے امید رکھتا ہے، تیرا ظاہر ہد ہے، مگر باطن سرتا پار غبت، تیرا ظاہر حق ہے اور تیرا باطن حق ہی خلق، یہ بات زبان کی بک بک سے نہیں آیا کرتی، یہ وہ حالت ہے جس میں خلق ہے، نہ دُنیا، نہ آخرت اور نہ اللہ کے ماسوی کوئی چیز، وہ ایک ہے اور انہیں قبول فرماتا مگر ایک کو (کہ خلق کو چھوڑ کر اسی کا ہو رہے گا) شریک کو قبول نہیں کرتا، پس وہی تیرے حال کی تدبیر فرمائے گا، جو تجھ سے کہا جاتا ہے اس کو مان، اس کے سامنے ساری مخلوق عاجز ہے، نہ کوئی تجھ کو نفع پہنچا سکتا ہے نہ نقصان، پس حق تعالیٰ اس کو ان کے ہاتھوں سے کرادیتا ہے، تیرے اندر اور مخلوق کے اندر مفید یا مضر ہے تصرف فرما، اس کے متعلق اللہ کے علم میں قلم چل چکا ہے، اس کے خلاف نہیں ہو سکتا۔ جو موحد اور نیکوکار ہیں وہ باقی مخلوق پر اللہ کی جمیت ہیں، بعض ان میں سے ایسے ہیں جو ظاہر اور باطن دونوں اعتبار سے دُنیا سے برہنہ ہیں (کہ نہ قلب میں دُنیا ہے نہ ہاتھ میں)، اور بعض وہ ہیں جو صرف باعتبار قلب کے دُنیا سے برہنہ ہیں (گورولت مند ہیں مگر) حق تعالیٰ ان کے اندر ورن پر دُنیا کا کوئی بھی اثر نہیں پاتا، یہی قلوب ہیں جو صاف ہیں، جو شخص اس پر قادر ہواں کو مخلوق کی بادشاہت مل گئی، وہی بہادر پہلوان ہے، بہادر وہی ہے جس نے اپنے قلب کو ماسوی اللہ سے پاک بنایا اور قلب کے دروازے پر توحید کی تکوar اور شریعت کی شمشیر لے کر کھڑا ہو گیا کہ مخلوقات میں سے کسی کو بھی اس میں داخل نہیں ہونے دیتا، اپنے قلب کو مقلب القلوب سے وابستہ کرتا ہے، شریعت اس کے ظاہر کو تبذیب سکھاتی ہے اور توحید و معرفت باطن کو مہذب بناتی ہے۔

اے شخص! اس بات سے کچھ حاصل نہیں کہ ”انہوں نے یوں کہا“ تو کہتا تو ہے کہ یہ چیز حرام ہے مگر اس کا مرتكب ہوتا ہے، اور کہتا ہے کہ یہ حلال ہے مگر نہ اس کو کرتا ہے نہ استعمال میں لاتا ہے، تو ہوں ودھوں ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ تباہی ہے جاہل کے لئے ایک مرتبہ، اور عالم کے لئے سات مرتبہ، جاہل کے لئے ایک بھی ہے کہ عالم کیوں نہ بننا، اور عالم کے لئے سات بار اس لئے کہ اس نے جانا بوجھا اور پھر عمل نہ کیا، علم کی برکت اس سے اٹھ گئی اور جمیت باقی رہ گئی۔ اول سیکھ اس کے بعد عمل کر، اور اس کے بعد اپنی خطوت میں مخلوق سے کیسوا ہو، اور حق تعالیٰ کی محبت

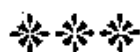
میں مشغول رہ، پس جب کیسوئی اور محبت تیرے لئے صحیح ہو جائے گی تو وہ تجوہ کو اپنا مقرب بنا لے گا، اپنی ذات میں فنا فرمائے گا، اس کے بعد اگر چاہے گا تو تیری شہرت فرمائے کہ تجوہ کو مخلوق کے لئے ظاہر کر دے گا اور مقصوم پورا کرنے کی طرف تجوہ کو لوٹا دے گا کہ تیرے متعلق اپنے علم اور تقدیر سابق کی ہوا کو حکم دے گا پس وہ تیرے خلوت خانے کی دیواروں پر چلے گی اور ان کو شکست کر دے گی، اور تیرا حال مخلوق پر کھول دے گی، پس ایسی حالت میں تو اپنی گم نامی و شہرت کے درمیان خدا ہی کے ساتھ ہو گا نہ کہ اپنے نفس کے، اور اپنی دُنیا کا مقصوم پورا کرے گا نفس اور طبیعت اور خواہش کی نیزیت کے بغیر کیونکہ تجوہ کو تیرے مقصوم کی طرف خدا ہی نے لوٹایا ہے تاکہ اس کے علم کا قانون تیرے متعلق غلط نہ ہو جائے، تو اپنا نصیب حاصل کرے گا اور تیرا قلب حق تعالیٰ کے ساتھ ہو گا، سنو اور عمل کرو۔

اے حق تعالیٰ اور اس کے اولیاء سے نادا قفو! اور اے حق تعالیٰ اور اس کے اولیاء میں طعن کرنے والا حق وہی حق تعالیٰ شانہ ہے، اور باطل تم ہو، اے مخلوق! جو حق ہے وہ قلوب میں، باطن میں اور معانی میں ہے، اور باطل نفوس اور خواہشات اور طبیعتوں اور عادات اور دُنیا اور ماسوی اللہ میں ہے، یہ قلب کبھی فلاح نہ پائے گا جب تک کہ حق تعالیٰ سے قرب نہ ہو جائے جو قدیم ہے، آئی ہے، دائم اور ابدی ہے۔

اے منافق! امراضت مت کر، تیرے پاس اس سے بہتر نہیں ہے، تو بندہ ہے اپنی روئی کا، اپنے سالن کا، اپنی مٹھائی کا، اپنے کپڑوں کا، اپنے گھوڑے کا اور اپنی حکومت کا، سچا قلب مخلوق کو چھوڑ کر خالق کی طرف سفر کرتا ہے اور راستے میں بہت سی چیزیں دیکھتا ہے اور ان کو سلام کرتا ہوا (کہ بس مجھے معاف رکھو) آگے بڑھ جاتا ہے، علماء جو اپنے علم پر عالی ہیں وہ سلف کے جانشین ہیں، وہ انبیاء کے وارث اور بقیۃ اخلف ہیں، وہ پیغمبروں کے پیش دست ہیں کہ لوگوں کو شریعت کے شہر کو آباد کرنے کا حکم دیتے اور اس کو دیران کرنے سے منع کرتے ہیں، قیامت کے دن وہ انبیاء علیہم السلام ایک جگہ جمع ہوں گے، اور انبیاء علیہم السلام اپنے رُب عز و جل سے ان کی پوری مزدوری ان کو دلوائیں گے، حق تعالیٰ نے اس عالم کو جو اپنے علم پر عمل نہیں کرتا، گدھے کے مثل فرمایا ہے کہ وہ اس گدھے کی مثل ہے "جو علم کی کتابیں لادے ہوئے ہے، گدھے کو علم کی کتابوں سے کیا نفع؟ بجز تعجب و مشقت کے اس

کے ہاتھ پچھے بھی نہیں آتا۔ جس شخص کا علم بڑھے تو چاہئے کہ حق تعالیٰ سے اس کا خوف اور اطاعتیں بڑھیں، اے علم کا دعویٰ کرنے والے مولوی! حق تعالیٰ کے خوف سے تیرا رونا کہاں ہے؟ تیرا ذرا اور حذر کہاں ہے؟ تیرا اپنے گناہوں کا اقرار کہاں ہے؟ تیرا اللہ کی اطاعت میں روشنی (یعنی دن) کو تاریکی (یعنی رات) سے مانا کہاں ہے؟ تیرا اپنے نفس کو ادب دینا اور حق تعالیٰ کے متعلق اس کو مجاهدے میں ڈالنا اور اس کی وجہ سے (اس کے دشمنوں کو) نہ اسکھنا کہاں ہے؟ تیری ساری ہمت گرتا، عماضہ، کھانے پینے، نکاح، مکاتبات، ذکانوں، مخلوق کے ساتھ آشخنے بیٹھنے اور انہیں کے ساتھ مانوس رہنے میں مصروف ہے، اپنی ہمت کو ان تمام چیزوں سے علیحدہ کر لے، پھر ان میں سے کوئی شے تیرے نصیب میں ہوگی تو وہ اپنے وقت پر خود تیرے پاس آجائے گی، تیرا قلب انتظار کی تکلیف اور حرص کی گرانی سے آرام میں اور حق تعالیٰ کے ساتھ قائم رہے گا، پھر انہی چیزوں جس سے (روز اول ہی میں) فراغت ہو چکی، مشقت اٹھانے سے تجھ کو کیا حاصل؟

صاحب زادہ! تیری خلوت فاسد ہے صحیح نہیں ہوئی، بخس ہے پاک نہیں ہوئی، میں تجھے لے کر کیا کروں؟ تیرا قلب ایسا ہے جس میں توحید و اخلاص صحیح نہیں ہوا، اے سونے والو! کہ دوسرے ان کی طرف سے غافل نہیں ہو سکتے، اے اعراض کرنے والو! کہ دوسرے ان کو نہیں چھوڑ سکتے، اے حق تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم اور رب الگوں پچھلوں سے بے خبر و جاہلو! تم لمبی سوکھی لکڑی جیسے ہو جو کھینچ کر ڈال دی جائے کہ کسی مصرف کی نہیں۔ اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرماء، اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے، آمین ثم آمین۔



## باب نمبر ۹

دین داروں پر انگلی اٹھانا بد وینی کی علامت ہے<sup>(۱)</sup>

اے منافق! اللہ تعالیٰ عز وجل زمین کو تجھ سے پا کرے، کیا تجھ کو تیر انفاق کافی نہ ہوا کہ علماء و صلحاء اور اولیاء کی نیبیت کر کے ان کے گوشت کھانے لگا، تو اور تجھ جیسے تیرے منافق بھائی عنقریب کیزوں کی نذابتیں گے جو ان کی زبان اور گوشت کو کھالیں گے، تم سب کو نکڑے نکڑے اور ریزہ ریزہ کر دیں گے، زمین تم کو بھینچنے گی، پس پیس دے گی اور ہلکٹ پلٹ کر دے گی۔ جو شخص اللہ تعالیٰ عز وجل اور اس کے نیک بندوں کے ساتھ اچھا گمان نہ رکھے اور ان کے سامنے تواضع نہ کرے، اس کو فلاح نصیب نہ ہوگی، تو ان کے سامنے تواضع کیوں نہیں کرتا؟ جبکہ وہ سرداریں ہیں، ان کے مقابلے میں تیری کیا ہستی ہے، حق تعالیٰ نے باندھنا اور کھولنا (یعنی انتظام ملکی) ان کے حوالے کیا ہے، ان کی پدولت آسمان پاڑش پر ساتا اور زمین روئیدگی لاتی ہے، ساری مخلوق ان کی رعایا ہے، ان میں ہر شخص پہاڑ کی طرح ہے کہ اس کو آفات و مصائب کی آندھیاں نہ ہلاکتی ہیں نہ جنبش دے سکتی ہیں، وہ اپنی توحید کے مقام سے ملتے بھی نہیں اور نہ اپنے نفس اور دسروں کے لئے اپنے مولیٰ کی خوشنودی کے طلب گار بنتے سے ملتے ہیں، تو بہ کرو اللہ کے جناب میں اور معدودت کرو، اقرار کرو اپنے گناہوں کا جو تمہارے اور اس کے درمیان (لوگوں کی نظر سے مخفی) ہیں، اور اس کے حضور میں گڑگڑا، تمہارے سامنے کیا چیز ہے؟ اگر تم کو معرفت حاصل ہوتی ہے کہ (موت اور شہنشاہی اور دربار کی پیشی سامنے آ رہی ہے) تو جس حالت پر ہو اس کو بدل کر دوسری حالت پر آ جاتے، با ادب بخونق تعالیٰ کے سامنے جیسے کہ اسلاف با ادب رہتے تھے، تم ان کے مقابلے میں پیچھے اور عورتیں ہو، تمہاری شجاعت انہیں با توں میں ہے جن کا تم کو تمہارے نفس، تمہاری خواہش اور تمہاری طبیعتیں تم کو حکم دیتی ہیں، شجاعت دین کے پارے میں اور اللہ تعالیٰ کے حقوق ادا کرنے میں ہوا کرتی ہے، حکماء اور علماء کے کلام کو حتیر

(۱) بوقت صحیح بروز جمعہ بتاریخ ۷ مارچ ۱۹۵۲ھ، بمقام مدرسه معمورہ۔

مت سمجھ کر ان کا کلام دو اپنے اور ان کے کلمات حق تعالیٰ کی وحی کا شرہ ہیں، تمہارے درمیان صورتہ نبی موجود ہیں کہ تم اس کی اتباع کرو، پس جب تم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کرنے والوں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حقیقی فرمانبرداروں کی اتباع کر دے گے تو گویا تم نے نبی ہی کی اتباع کی، اور جب ان کو دیکھا تو گویا نبی ہی کو دیکھ لیا، پرہیزگار علماء کی صحبت اختیار کر کیونکہ تمہارا ان کی صحبت اختیار کرنا تمہارے لئے برکت ہے، اور ان علماء کی صحبت میں اختیار کرو جو اپنے علم پر عمل نہیں کرتے کہ تمہارا ان کی صحبت اختیار کرنا تم پر نجوست ہے۔

اے مخاطب! جب تو اس شخص کی صحبت اختیار کر لے گا جو تجھے سے تقویٰ اور علم و عمل میں بڑا ہے تو یہ صحبت تیرے لئے بارکت ہوگی، اور جب ایسے کی صحبت اختیار کرے گا جو تجھے سے عمر میں بڑا ہے مگر نہ اس کے پاس تقویٰ ہے نہ علم، تو یہ صحبت تیرے لئے منحوس ہوگی۔ اور غیر اللہ کے لئے (کسی گناہ کا) ترک کرنا یا یہ، جو شخص اس سے واقف نہ ہو اور اس کے خلاف کرے تو وہ بتلانے ہوں ہے کہ عنقریب موت آئے گی اور اس کی ہوں گو کاٹ ڈالے گی، تجھ پر افسوس اپنے دل کے ساتھ اپنے پروردگار عز و جل سے علاقہ جوز اور غیر اللہ سے تو۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

جوز اس علاقے کو جو تمہارے اور تمہارے پروردگار کے درمیان ہے،

اس سے سعادت پاؤ گے۔

صاف رکھو وہ معاملہ جو تمہارے اور تمہارے پروردگار کے درمیان ہے صاحبین کے قلوب کی نگہداشت سے۔

صاحب زادہ! اگر تو غنی اور فقیر کے درمیان اپنے پاس آتے وقت کچھ فرق پائے تو ہرگز تجھے فلاج نصیب نہ ہوگی، اکرام کر صابر فقراء کا، ان سے اور ان کی ملاقات اور ان کے پاس بیٹھنے سے برکت حاصل کر، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

صبر کرنے والے فقراء بروز قیامت رحمن کے ہم نشین ہوں گے۔

آج اس کے ہم نشین ہیں اپنے قلوب کے اعتبار سے اور کل کو ہم نشین ہوں گے اپنے اجسام کے اعتبار سے، تبی وہ لوگ ہیں جن کے قلوب نے دنیا میں زہد اختیار کیا، دنیا کی زیب و زیست سے من پھیرا، اپنے فقر کو تو گری پر ترجیح دی، اور اس پر صابر بن کر جئے رہے، پس جب یہ حالت ان کے لئے تام ہوگی تو آخرت نے ان کے پاس پیام نکاح بھیجا اور اپنا

نفس ان پر پیش کیا، پس ان کو آخرت سے وصل حاصل ہوا، اور جب وہ ان کو حاصل ہو گئی تو انہوں نے آخرت سے عقد کو فتح کر لیا اور اپنے قلوب کی پشت اس کی طرف سے پھیر لی اور اس سے بھاگے حق تعالیٰ سے شرما کر کے غیر کے پاس کیوں نہ ہرے اور حقوق سے انس و سکون کیوں چاہا، پس اعمال و حسنات اور جو کچھ طاعتیں کی تھیں سب آخرت کے حوالے کر دیں اور اپنے مولیٰ کی طرف اڑے، آخرت کے پاس پنجھرہ چھوڑ اور اپنے وجود کو پنجھروں سے باہر نکال کر اپنے موحد کی طرف پر وازگی، انہوں نے طلب کیا رفقیِ اعلیٰ کو، طلب کیا اس کو کہ وہی آخر ہے، وہی باطن ہے، اس کے قرب کے برج تک جا پہنچا اور ان لوگوں میں سے بن گئے جن کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

بے شک وہ ہماری سرکار میں منتخب اور برگزیدہ ہیں۔

کہ ان کے قلوب بھی ہمارے ہی پاس ہیں، ان کی ہمتیں بھی ہمارے پاس ہیں، ان کے اندر وہ بھی ہمارے پاس ہیں، اور ان کی عقلتیں بھی دُنیا اور آخرت میں ہمارے ہی پاس ہیں، یہ حالت جب تام ہو جاتی ہے تو ان کے نزدیک نہ دُنیا آتی ہے نہ آخرت، آسمان اور زمین اور ان کے اندر جو کچھ بھی ہے سب ان کے لئے مختر ہو جاتی ہے، اور وہ ان سے بے نیاز ہو جاتا ہے، اپنے قلوب اور باطن کے اعتبار سے سب لپٹ جاتے ہیں اور وہ گویا معدوم ہو جاتے ہیں، حق تعالیٰ ان کو اپنے غیر سے فنا کر دیتا اور اپنے ساتھ موجود فرماتا ہے، پھر اگر دُنیا میں ان کے لئے کوئی حصہ مقدار ہوتا ہے تو ان کو ان کا مقتوم پور کرنے کے لئے ان کی آدمیت اور بشریت کی طرف واپس فرمادیتا ہے تا کہ مقتوم اور قضا و قدر میں تغیر نہ آئے، پس وہ بشر بن کر (اپنا مقتوم لیتے وقت) اللہ کے علم اور قضا و قدر کے ساتھ حسن و ادب ملحوظ رکھتے اور جو کچھ ان کو عطا کیا جاتا ہے ان کوڑہ اور ترک کے قدم پر (کھڑے ہو کر) لیتے ہیں، نفس اور خواہش اور ارادہ سے نہیں لیتے اور جملہ حالتوں میں حکم شریعت ان کے نزدیک ملحوظ رہتا ہے، دُنیا کے متعلق مخلوق سے بخیل نہیں کرتے اور اگر ان کو قدرت ہو تو ساری مخلوقات کو حق تعالیٰ کا مقرب بنا دیں، مخلوقات اور محدثات میں سے کسی چیز کی ان کے قلوب میں ذرا برابر و قوت نہیں رہتی۔

اے مناطب! جب تک تو دُنیا کے ساتھ ہے تو آخرت کے ساتھ تجھ کو اتصال نصیب نہ ہو گا، اور جب تو آخرت کے ساتھ رہ رہے گا تو مولیٰ کا دصل نصیب نہ ہو گا، صاحب

عمل بن، جان بوجھ کر جاں مت بن، تو ان میں سے ہے جن کو اللہ نے عمل دے کر گمراہ ہنادیا، مگن جملہ حق تعالیٰ کے موافعات کے یہ بھی ہے کہ تو اپنے کسی قدر مال سے فقیروں کی بھی دست گیری کرے، کیا تجھے معلوم نہیں کہ صدقۃ حق تعالیٰ شانہ سے معاملہ کرتا ہے جو غن اور کریم ہے، اور کیا غنی و کریم کے ساتھ معاملہ کرنے والا بھی کبھی خسارے میں رہا؟ تو توجہ اللہ ایک ذرہ خرچ کرے گا تو وہ تجوہ پہاڑ عطا فرمائے گا، تو ایک قطرہ خرچ کرے گا تو وہ تجوہ کو سمندر عطا فرمائے گا، دُنیا میں بھی آخرت میں بھی تیرا اجر اور تیرا ثواب بھر پور دے گا۔

صاحب جب تم حق تعالیٰ سے معاملہ کرو گے تو تمہاری کھیتیاں پھیلیں گی، تمہاری نہریں بہہ پڑیں گی، تمہارے درختوں پر پتے بھی آ کیں گے، شاخیں بھی پھوٹیں گی اور پھل بھی پیدا ہوں گے، نیک کام کا حکم اور نہ کام سے منع کرو، اللہ عز و جل کے دین کی مدد کرو اور اسی کے بارے میں عدالت کرو، صدقیق وہی ہے جو خدا سے بھی دوستی کرے، نیکو کاری میں اس کی دوستی خلوت و جلوت اور رنج و راحت اور نگہ حالی و بدحالی ہر حال میں قائم رہتی ہے، اپنی حاجیش حق تعالیٰ ہی سے مانگو، اس کی مخلوق سے مت مانگو اور مخلوق سے مانگنے بغیر چارہ نہ ہو تو اول اپنے قلوب کے اعتبار سے حق تعالیٰ پر داخل ہو (یعنی دل سے اس کی طرف توجہ کرو)، پس وہ تم کو جہتوں میں کسی خاص جہت سے مانگنے کا إلهام فرمادے گا (اس وقت مخلوق سے مانگنا بھی تعمیل حکم بن جائے گا) پھر اگر تم کو وہاں سے ملا، یا نہ ملا تو دونوں امر خدا ہی کی طرف سے ہوں گے نہ کہ مخلوق کی طرف سے۔ اہل اللہ نے رزق کی فکر کو اپنے دلوں سے نکال ڈالا، انہوں نے جان لیا کہ رزق تو اوقاتِ معینہ پر ملنے کے لئے مقدار ہو چکا ہے، سو انہوں نے اس کی تلاش چھوڑ دی اور اپنے بادشاہ کے آستانے نے پر ڈیرہ ڈال دیا، اللہ عز و جل کے فضل، اس کے قریب اور اس کے علم کی بدولت ہر شے سے بے تیار ہن گئے، پس جب یہاں کے لئے تمام ہو گا تو وہ قبلہ مخلوقات بن گئے اور اپنے بادشاہ کے دربار میں مخلوق کو داخل کرنے کے لئے خطیب قرار پائے کہ ان کو اپنے دل کے ہاتھوں سے پکڑ پکڑ کر اس تک پہنچاتے اور ان کے لئے مقبولیت اور خوشنودی کی خلائقوں کا حق تعالیٰ سے باصرار سوال کرتے ہیں۔

ایک بزرگ سے منقول ہے، وہ فرماتے ہیں کہ اللہ عز و جل شانہ کے وہ بندے جن کی عبودیت تحقیق ہو چکی ہے حق تعالیٰ سے نہ دُنیا مانگتے ہیں نہ آخرت بلکہ اس سے صرف اسی کو مانگتے ہیں (کہ بس تو حاصل ہو جا)۔ اے میرے اللہ! مخلوق کو اپنے دروازے کا

راتست و حلاوے، میرا سوال تو ہمیشہ یہی ہے اور اختیار تیرے ہاتھ میں ہے۔ یہ عام دعاء ہے جس پر مجھے ثواب ملے گا، اور کرنے والا حق تعالیٰ ہے کہ اپنی مخلوق کے متعلق جو چاہے کرے، جب قلب صحیح بن جاتا ہے تو مخلوق پر شفقت اور ترس کھانے سے بُریز ہو جاتا ہے۔

ایک بزرگ کا ارشاد ہے کہ ”مومن وہ ہے جو اکثر نیک کام کرے کیونکہ سارے گناہوں کو صدیق ہی چھوڑ سکتے ہیں۔“ صدیق ہی ہے جو کبیرہ اور صغیرہ گناہوں کو چھوڑتا ہے، اس کے بعد اپنے تقویٰ کو دیقق بناتا ہے کہ خواہشات کو ترک کرتا ہے اور پھر اس میان کو بھی جو عام مخلوق میں مشترک ہے چھوڑتا اور حلال خالص کو تلاش کرتا ہے، (جو اپنے ارادے و تدبیر کے بغیر محض توکل سے حاصل ہو)۔ صدیق ہمیشہ اپنی رات اور دن کا بڑا حصہ اپنے رہب کی عبادت میں گزارتا اور مخلوق کی عادتوں (کسب و طلب معاش و انکار دینا وغیرہ) کو چھوڑنے والا بنتا ہے، پس ضرور ہے کہ اس کے لئے حق تعالیٰ کی طرف سے خریع عادت امر ظاہر ہو (کہ بلا اسباب اس کی حاجت پوری کی جاویں) اور اس کو رزق دیا جائے ایسی جگہ سے جہاں اس کا گمان بھی نہ جاسکے، اور اس کے لینے کا اس کو حکم کیا جاتا ہے، ساری چیزیں اس کے لئے خاص اور صاف ہو جاتی ہیں، اس لئے کہ مدت دراز تک اس کی یہ حالت رہی ہے کہ اس کو کچھ نہیں دیا گیا، اس کی حاجتوں کا اس کے سینے میں چورا کر دیا گیا اور اپنی اغراض کے شکست ہونے پر صبر کرتا رہ تمام حالتوں میں کہ اسے بے نیل و مرام لوٹا دیا جاتا تھا (اور وہ اُف تک نہ کرتا تھا)۔ دعاء میں مانگا کرتا تھا اور وہ قبول نہ کی جاتی تھی، درخواست کرتا تھا اس کو اور بڑھادیا جاتا تھا، وہ خوشی خوشی مانگتا تو اس کو پاتا نہ تھا، خوف کھاتا تھا اور کہیں خلاصی نصیب نہ ہوتی تھی، موحد اور مخلص بن کر عمل کرتا تھا مگر اس کا قرب نظر نہ آتا تھا، جیسے وہ نہ مومن ہو، نہ موصد، اور با وجود ان بے التفاسیوں کے ہمیشہ مدارات اور صبر کرنے والا بنا رہا کہ ان اشیاء کی خاطر داریاں کرتا اور جانتا رہا کہ صبر ہی اس کے قلب کی دوڑ اور اس کی صفائی و تقریب کا سبب ہے، اور اس آزمائش کے بعد خیر ضرور بالضرور آئے گی، اور یہ بھی سمجھتا رہا کہ یہ امتحان اس لئے ہے کہ مومن منافق سے ممتاز و جدا ہو جائے، اور موحد مشرک سے کھل جائے اور معلوم ہو جائے کہ کون مخلص ہے اور کون بیڑا کار؟ کون بہادر ہے کون بزدل؟ کون جمنے والا ہے اور کون ہل جانے والا؟ کون صابر ہے اور کون گھبرا جانے والا؟ کون اہل حق میں ہے اور کون اہل باطل؟ کون جھوٹا ہے اور کون صحیح؟ کون دوست ہے

اور کون دشمن؟ کون تبعیج ہے اور کون مبتدع؟ سن! ایک بزرگ کیا فرماتے ہیں:-  
ذینما میں ایسا بن جیسے زخمی مصیبت زدہ کہ اپنے زخم کی دوا کرتا اور بد  
کے زائل ہونے کی طبع میں دوا کی تلخی پر صبر کرتا ہے۔

ساری بلا کمیں اور بیماریاں بس یہ ہیں کہ تو مخلوق کو شریک خدا تھہرائے اور رفع و  
نقسان، عطا و منع کے متعلق ان پر نگاہ ڈالے، اور ساری دواوں اور بلاوں کا ازالہ اس میں  
ہے کہ مخلوق تیرے قلب سے نکل جائے اور قضا و قدر کے نازل ہوتے وقت تو پنجگی کے  
ساتھ جمار ہے، مخلوق پر حکومت و رفتہ کا طالب نہ بنے، اور تیرا قلب حق تعالیٰ کے لئے  
خالص، تیرا باطن اس کے لئے صاف اور تیری ہمت اس کی جانب بلند ہوتی رہے، جب  
تیرے لئے یا متحقیق ہو جائے گا تو تیرا قلب اونچا چڑھے گا اور نبیوں، پیغمبروں، شہیدوں،  
نیکوکاروں اور مقرب فرشتوں کی صفوں میں جا شامل ہونا، اور جس قدر بھی تجھ و اس پر بقا  
حاصل ہوگی اسی قدر تو بزار ہے گا، باعظمت بنایا جائے گا، صاحب رفتہ ہو گا، آگے بڑھایا  
جائے گا، حاکم اور امیر قرار دیا جائے گا، تیرے پاس بہت سچھ آئے گا، ولایت نصیب ہو گی  
تجھ کو جیسی بھی نصیب ہو، اور دادو داش سے نواز اجائے گا، جس قدر بھی نواز اجانا منتظر ہو گا،  
حرمان نصیب وہی ہے جو اس کلام کو سنے، اس کا یقین لانے اور جن کو یہ حاصل ہے ان کو  
احترام کرنے سے محروم رہا۔

اے دو لوگو جو مجھے چھوڑ کر اپنی معاش میں مشغول ہو! اصل معاش میرے پاس  
ہے، منافع میرے پاس ہے اور آخرت کا سودا میرے پاس ہے، میں کبھی تاجر کا پیش دست  
ہوں (کہ گاہوں کو آواز دوں) اور کبھی سوراگر ہوں اور کبھی خود متع کا مالک کہ ہر شی گو اس  
کا حق عطا کروں، جب آخرت کی کوئی چیز مجھ کو حاصل ہوتی ہے تو میں اس کو تھا نہیں کھاتا،  
اس لئے کہ کریم تھا خور نہیں ہوتا، وہ شخص جو حق تعالیٰ کے کرم سے آگاہ ہو گیا ہے تو اس کے  
پاس بخل نہ پائے گا، ہر دہ بخنس جو اللہ عز و جل کو پہچان گیا ہے اس کے نزدیک اللہ کے سوا ہر  
چیز بے قدر ہی گئی ہے، بخل تو نفس کی خصلت ہے اور صاحب معرفت کا نفس مخلوق کے  
 مقابلے میں مرا ہوا ہے، وہ مطمئن ہے اور اللہ عز و جل کے وعدوں پر مخبر ہوا اور اس کی وعدید  
سے خائف ہے۔ اے اللہ اہم کو بھی نصیب فرمایا جو تو نے نصیب فرمایا اولیاء وہ، اور دے جنم کو  
ذینما میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی اور بچا جنم و دوزخ کے عذاب سے، آمین۔

## باب نمبر ۱۱

کلمہ توحید کا تقاضا غیر اللہ سے لتعلق ہونا ہے<sup>(۱)</sup>

مؤمن زا اور اولیت اور کافر مزے اڑاتا ہے، مؤمن زا اور اولیت اے کیونکہ وہ برسراہ ہے، پس اپنے تھوڑے سے مال پر قناعت کرتا اور بڑا حصہ آخرت کی طرف آگے بھیج دیتا ہے، اپنے نفس کے لئے اسی قدر رہنے دیتا ہے جتنا سوار کا تو شہ ہوتا ہے اور جس کو وہ اٹھا سکتا ہے، اس کا سارا مال آخرت میں ہے اس کا سارا اول اور ساری ہمت و ہیں مصروف ہے، اس کا اول دنیا سے بہت کرو ہیں کا ہور ہتا ہے، وہ اپنی ساری طاقتیں کو آخرت ہی کی طرف چلتا کر دیتا ہے، نہ کہ دنیا اور اہل دنیا کی طرف، اگر اس کے پاس عمدہ کھانا ہوتا ہے تو اس کو فقراء پر ایشارہ کرتا ہے، وہ جانتا ہے کہ آخرت میں اس سے بہتر کھانے کو ملے گا۔ مؤمن عارف دنیم کی ہمت کا مشتمی حق تعالیٰ کے قرب کا دروازہ ہے، اور یہ کہ کسی طرح اس کا قلب کے قدموں اور باطن کی رقت اور سیر و غایت حق تعالیٰ شانہ کا قرب ہے۔

اے مخاطب! میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ کبھی قیام میں ہے، کبھی قعدہ میں، کبھی رُکوع میں اور کبھی سجدے میں، کبھی بیدار میں اور کبھی دُوری (عبادت کی) محنت و مشقت میں، مگر تیرا قلب اپنی جگہ سے نہیں ملتا، نہ اپنے وجود کے گھر سے باہر نکلتا ہے اور نہ اپنی خواہ و عادت سے باز آتا ہے، اپنے مولیٰ کی طلب میں سچا بننا تجھ کو بہت سی مشقتوں سے بے نیاز ہنادے گا، اپنے وجود کے اندر کے واپسے صدق کی چونچ سے کھٹک اور اس مخلوق پر نگاہ رکھنے اور ان کے ساتھ مقید رہنے کی دیواروں کو اخلاص اور توحید کے پھاؤڑوں سے ڈھادے، اپنے اشیاء کی طلب کے پھرے کو ان چیزوں میں ڈھڈا اختیار کر لینے کے ہاتھ سے توڑ ڈال اور اپنے قلب سے پرواز کر یہاں تک کہ تو قرب حق تعالیٰ کے ساحلِ سمندر پر آتے، پس

(۱) یوں یکشنبہ تاریخ ۹ ربیعہ ۱۴۳۵ھ بمقام مہ خانقہ شریف۔

اس وقت تقدیر خداوندی کا ملاح تیرے پاس آئے گا کہ اس کی عنایت حق کی کشتو ہو گی، پس وہ تجھے کو لے گا اور عبور کرا کے تیرے رتب عز و جل تک پہنچاوے گا، یہ دنیا یک سمندر ہے اور تیرا ایمان اس کی کشتو ہے، اور اسی لئے لقمان حکیم نے فرمایا تھا کہ "اے میرے بیٹے! دنیا سمندر ہے اور ایمان کشتو ہے اور طاعت ملاح ہیں اور آخرت ساحل ہے۔" اے محدثوں پر اصرار کرنے والا وقت آیا چاہتا ہے کہ تمہاری آنکھیں نہ ہوں گی، کان تمہارے نہ ہوں گے، تم اپاچ ہو گے، مفلس ہو گے اور مخلوق کے قلوب تم پر سخت ہوں گے (کہ کوئی تم پر ترش نہ کھائے گا)، تمہارا سارا مال و زر خساروں، ٹیکس اور تاذانوں اور چوریوں میں جاتا رہے گا، سمجھدار بنا تو بہ کرو اپنے رتب عز و جل کے حضور میں، اپنے سوال کو شریک خدا ملت ٹھہراؤ کہ ان پر بھروسہ کر بیٹھو، ان کے ساتھ ٹھہر دیجی مت، ان کو نکال دو اپنے دلوں سے اور ان کو رکھ دو اپنے گھروں اور جیبوں میں، اپنے غلاموں اور ملازموں کے پاس، اور موت کے منتظر ہو، اپنی حوصل کو کم کرو اور آرزوؤں کو کوتاہ۔ ابو یزید بسطامی رحمہ اللہ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-

مؤمن عارف اللہ عز و جل سے نہ دنیا مانگتا ہے نہ آخرت بلکہ مولا سے مولا ہی کو مانگتا ہے۔

صاحب زادہ! اپنے دل سے اللہ عز و جل کی طرف رجوع کرو، اللہ سے توبہ کرنے والا ہی اس کی طرف رجوع کرنے والا ہے، حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ رجوع کرو اپنے رب کی طرف، یعنی ہر چیز کو اس کے حوالے کر دو، اپنے نفس کو اس کے سپرد کر دو اور ان کو اس کی قضاۓ و قدر اور امر و نہیٰ اور تصرفات کے سامنے ڈال دو (کہ جس طرح چاہے تصرف فرمادے) اور اپنے قلوب کو اس کے آگے پھینک دو کہ نہ زبانیں ہوں، نہ ہاتھ نہ پاؤں ہوں نہ آنکھیں، نہ چوں ہونے چرا، نہ منازعوت ہونہ مخالفت بلکہ ہر امر میں موافقت ہو اور ہر شان میں تقدیق، کہو کہ بے شک چاہے حکم، بھی ہے تقدیر اور سچا ہے علم سابق، جب تم ایسے بن جاؤ گے تو ضرور تمہارے قلوب اس کی طرف رجوع کرنے والے اور اس کا مشاہدہ کرنے والے بن جائیں گے کہ کسی چیز سے بھی مانوس نہ ہوں گے بلکہ عرش سے لے کر فرش تک ہر چیز سے دشت کھائیں گے، ساری مخلوقات سے بھاگیں گے اور جملہ محدثات سے

الگ تھلگ رہیں گے، مشائخ کا حسن ادب وہی کر سکتا ہے جو ان کا خادم رہ چکا اور ان کے کسی قدر ان حالات سے جو عز و جل کے ساتھ ہیں، آگاہ ہو چکا ہو، اہل اللہ نے مخلوق کی تعریف و مذہب کو ایسا سمجھ لیا ہے جیسے گرمی اور سردی یا جیسے رات اور دن کہ ان دونوں کو حق تعالیٰ ہی کی طرف سے جانتے ہیں، کیونکہ بجز اللہ عز و جل کے کسی کو بھی قدرت نہیں کہ مذہب کو لائے یا ہجو کو، پہل جب ان کے نزدیک یہ مستحق ہو گیا تو نہ انہوں نے تعریف کرنے والوں کا اعتبار کیا اور نہ ہجوم کرنے والوں سے جگ کی، اور نہ ان کے ساتھ مشغول ہوئے، ان کے قلوب سے مخلوق کا محبوب اور مبغوض سمجھنا دونوں نکل چکے، نہ وہ کسی سے محبت کرتے ہیں نہ بغض بلکہ (محبت اور بغض رکھنے والوں پر) ترس کھاتے ہیں (کہ افسوس! کس بلا میں بتلا ہے)، صدق کے بغیر تجھ کو علم کیا نفع دے گا؟ تجھ کو خدا نے علم دے کر گمراہ ہنایا، تیرا علم سیکھنا نمازیں پڑھنا اور روزے رکھنا مخلوق کے لئے ہے، تاکہ لوگ تیری ضیافتیں کیا کریں، اپنے اموال تجھ پر خرچ کریں اور اپنے گھروں اور مجموعوں میں تیری تعریفیں کریں، مان لے کہ یہ تجھ کو حاصل بھی ہو گیا مگر جب تجھ کو موت آئے گی اور عذاب اور شکنگی اور ہول و ہراس کا سامنا ہو گا تو تیرے اور ان کے درمیان آڑ ہو جائے گی اور وہ لوگ تیرے کچھ بھی کام نہ آسکیں گے، ان سے تو نے مال حاصل کیا تھا اس کو کھائیں گے دوسرے اور عذاب و حساب تجھ پر ہو گا۔ اے بتلائے ادبار! اور اے بنی سبیل! ان میں داخل ہے جو بتلائے مشقت ہیں کہ یہاں دنیا میں بھی اعمال اور آنکارہ معاش کی مشقت میں بتلا ہیں، اور دوزخ میں بھی بتلائے مشقت۔ عبادت ایک صفت ہے اور اس کے اہل اولیاء، ابدال، مخلص اور حق تعالیٰ کے مقررین ہیں، وہ علماء جو علم پر عمل کرتے ہیں درحقیقت اللہ کے نائب ہیں اس کی زمین میں، اور اس کے پیغام رسال ہیں، وہی انبیاء و مرسیین کے وارث ہیں نہ کہ تم۔ اے بواہیو سو! زبان کی بک میں اور باطن کی جہالت کے ساتھ ظاہر کے فقد میں مشغول رہنے والوں صاحب زادہ! تو کچھ بھی نہیں، نہ تیرا اسلام ہی تجھ ہوا جو بنیاد ہے اور جس پر تیر ہوتی ہے، اور نہ تیری شہادت (توحید و رسالت) تام ہوئی، تو کہتا ہے کہ ”کوئی معبود نہیں بجز اللہ کے“ مگر جھوٹ کہتا ہے، کیونکہ معبودوں کا ایک بڑا گروہ تیرے قلب میں موجود ہے، اپنا بادشاہ اور اپنے میر محلہ تیرے معبود بننے ہوئے ہیں، اپنی کمری، اپنے نفع، اپنی طاقت،

اپنی قوت، اپنی سماحت، اپنی بصارت اور اپنی گرفت پر تیرا اعتماد کرنا تیرے معبود بننے ہوئے ہیں، مخلوق میں بہت سے لوگ ہیں جو اپنے قلوب سے ان چیزوں پر بھروسہ کئے ہوئے ہیں اور ظاہریہ کرتے ہیں کہ ان کا بھروسہ خدا ہے، ان کا حق تعالیٰ کو یاد کرنا محض عادت ہے اور وہ بھی صرف زبانوں سے نہ کہ قلوب سے، اور جب اس کی جائیج کی جاتی ہے تو بھرک اٹھتے اور کہتے ہیں کہ ”ہم کو ایسا کیوں کہا جاتا ہے؟ کیا ہم مسلمان نہیں؟“ کل کو ساری نصیحتیں کھل جائیں گی اور پوشیدہ چیزوں میں ظاہر ہو جائیں گی، تجھ پر افسوس! جب تو کہتا ہے تو اپنی بات کے درمیان کہتا ہے ”لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کلی نفعی ہے، اور ”إِلَّا اللَّهُ“ کلی اثبات ہے کہ معبودیت اللہ ہی کے لئے ہے کسی غیر کے لئے نہیں، پس جس وقت بھی تیرے قلب نے اللہ عز و جل کے سوا کسی شے پر اعتماد کیا تو معبودیت کو حق تعالیٰ کے لئے مخصوص کرنے میں تو جھوٹا بن گیا اور وہی تیرا معبود یا جس کے ساتھ ایمان کا تعلق ہے وہی موحد ہے، وہی مخلص، وہی متقی، وہی پرہیزگار، وہی زاہد، وہی صاحبِ یقین، وہی عامل اور وہی سردار، باقی سب (اس کے لشکر اور ماتحت ہیں)۔ جب تو ”لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ“ کہے تو اقل اپنے قلب سے کہ، اس کے بعد زبان سے اور اسی پر توکل کر اور اسی پر اعتماد، اس کے سوا کسی پر بھی بھروسہ مت رکھ، اپنے ظاہر کو شریعت کے ساتھ مشغول رکھ اور باطری کو حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ، بھلائی اور نہ ای کو اپنے ظاہر پر چھوڑ اور اپنے باطن سے بھلائی نہ رکھیں کرنے والے کے ساتھ مشغول ہو۔ جس نے اللہ کو پیچان لیا وہ اس کا مطیع ہوا، اس کی زبان اس کے حضور میں گونگی بن گئی، اور وہ اس کے اور اس کے نیکوکار بندوں کے ساتھ متواضع بن گیا، اس کا فکر غم اور گریہ مضاuff جو گیا، اس کا خوف اور خشیت بڑھ گئی، اس کی حیازیادہ ہو گئی، اپنی گزشتہ تغیر پر اس کی پیشہ مانی بڑھ گئی، اور جو کچھ معرفت و علم اور قرب ملائے اس کے جاتے رہنے کا اندر یہ وہ رہ گیا۔ اس لئے کہ حق تعالیٰ ”فَتَلْعَبُ عَمَّا يُرِيدُ“ ہے، جو چاہتا ہے کر گزرتا ہے، کوئی نہیں پوچھ سکتا کہ وہ کیا کرتا ہے، اور مخلوق سے باز پُرس ہوتی ہے۔ عارف دونگا ہوں کے درمیان مسرور رہتا ہے، کبھی تو اپنی گزشتہ کوتا ہی وہ بے حیائی و نادانی و بے باکی پر نگاہ کرتا ہے تو شرم کے مارے پکھلا جاتا اور موانع دے کے اندر یہ شے سے گھلا جاتا ہے، اور کبھی آئندہ کی حالت پر نگاہ کرتا ہے کہ دیکھنے مقبول ہونا ہے یا مرد و دی؟ اور جو کچھ عطا ہوا ہے وہ چھفتا ہے یا اپنے حال پر باقی رکھا جاتا ہے،

اور یکھنے قیامت کے دن ایمان والوں کی معیت نصیب ہوگی یا کافروں کی؟ اور اسی لئے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

میں تم سب سے زیادہ حق تعالیٰ کو پہچاننے والا ہوں اور تم سب سے زیادہ ڈر نے والا ہوں۔

عارفین کے گروہ میں شاذ و نادر ہی وہ لوگ ہوتے ہیں جن کو مجھے خوف کے اس نصیب ہوتا ہے کہ جو کچھ علم خداوندی میں ان کے لئے مقدر ہوا ہے وہ پڑھ کر ان کو شاذ یا چاتا ہے کہ وہ اپنا انجام اور وہ انعام جس کی طرف ان کو لوٹ کر جانا ہے معلوم کر لیتے ہیں، ان کا باطن اس کو پڑھ لیتا ہے جو اس کے لئے لوح محفوظ میں مسطور ہے، اس کے بعد قلب کو اس سے آگے بڑھاتا اور پوشیدہ رکھنے کی اس کی تاکید کر دیتا ہے کہ نفس اسی پر مطیع ہوئے پائے، اس امر کی ابتداء تو اسلام لانے، حکم کی تقلیل کرنے، منوع سے بچنا اور آفتوں پر صبر کرتا ہے، اور انتہا مسوی اللہ سے رغبت کا ہٹالینا ہے، اور یہ کہ اس کے نزدیک سونا اور مٹی، مدح اور ذم، عطا اور منع، جنت اور دوزخ، نعمت اور نعمت، تو نگری اور افلاس، مخلوق کا وجود اور ان کا عدم سب یکساں ہو جائے، پس جب یہ بھی تام ہو جاتا ہے تو اب سب کے بعد اللہ ہی اللہ ہے (کہ بجز اس میں فنا اور مستقرق رہنے کے اور کوئی کام ہی نہیں) اس کے بعد حق تعالیٰ کی طرف سے مخلوق پر اس کے دار اور حاکم ہونے کا فرمان شاہی اس کے پاس آ جاتا ہے، جو کوئی بھی اس کو دیکھتا ہے وہ حق تعالیٰ کی معیت اور اس کے فور کی وجہ سے جو اس کا لباس بننا ہوا ہے، نفع آنھاتا ہے۔

اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرم اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے۔



## باب نمبر ①

زندگی عاریت ہے، اسے آخرت کے لئے سینچیں<sup>(۱)</sup>

(اول کچھ اور تقریر کی اس کے بعد فرمایا) حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا ہے کہ:-  
ذینیا کی اہانت کرو کہ خدا کی قسم وہ اپنی اہانت کے بعد ہی لذیذ بھی ہے۔

صاحب زادہ! قرآن پر عمل کرنا تجوہ کو قرآن کے نازل فرمانے والے کے پاس لے جا کر کھڑا کرے گا، اور سنت پر عمل کرنا تجوہ برستیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور میں لے جا کر کھڑا کرے گا، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اپنے قلب اور اپنی ہمت و توجہ سے بندگان اہل اللہ کے قلوب سے کسی وقت ہٹتے نہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی ان کو معطر اور خوشبودار بنانے والے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی ان کے باطن کا تصفیہ کرنے والے اور زیست بخشنے والے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی ان کے لئے قرب بکار و روازہ کھلوانے والے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی بناو سنگھار کرنے والے ہیں، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی قوب دا سر ادا اور ان کے رتب عز و جل کے درمیان سفیر ہیں، جب تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف ایک قدہ بھی بڑے گا تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سرست بڑھے گی، جس شخص کو یہ حال نصیب ہو اس پر واجب ہے کہ شکر کرے اور اس کی طاعتیں بڑھ جاویں، اور اس کے علاوہ تو خوش ہونا ہوں ہی ہوں ہے۔ جامیں شاد ماں ہوتا ہے ذینیا میں، اور عالم غمگین رہتا ہے ذینیا میں، نادان مناظرہ اور منازعت کرتا ہے تقدیری سے، اور دانا اس سے موافق کرتا اور اس پر راضی رہتا ہے۔

اے مسکین! تقدیری سے مناظرہ اور منازعت مت گر، ورنہ تباہ ہو جائے گا، مدار اس پر ہے کہ تو حق تعالیٰ کے افعال پر راضی ہو اور اپنے قلوب کو مخلوق سے باہر نکال لے،

(۱) بروزہ شبہ تاریخ ۱۹ ذی القعده ۱۴۲۵ھ بمقام مدرسہ معمورہ۔

اور اس قلب سے خالق مخلوقات کے ساتھ ملاقات کرے جب تو حق تعالیٰ اور اس کے رسولوں اور نیک بندوں کی ہمیشہ تابع داری میں رہے گا تو حق تعالیٰ سے ملاقات کرے گا، اپنے قلب، اپنے باطن اور اپنے اندر وون سے، اگر تجھے سے ہو سکے کہ صالحین کی خدمت میں رہے تو ضرور ایسا کر کہ یہ تیرے لے بذریج ہبھتر ہے دُنیا میں بھی اور آخرت میں بھی، اگر تو ساری دُنیا کا بھی مالک ہو جائے مگر تیرا قلب اہل اللہ کے قلوب کی طرف نہ ہو تو گویا تو ایک ذرے کا بھی مالک نہیں، ہر دُنیا شخص جس کا قلب اللہ عز وجل کے لائق بن جاتا اور اس کے ساتھ دُنیا اور آخرت ہوتی ہے تو وہ حق تعالیٰ کے حکم سے عوام اور خواص میں حکومت کرتا ہے، تجھ پر افسوس! اپنے مرتبے کو پہچان! ان کے سامنے تو چیز ہی کیا ہے؟ تیری ساری فکر کھانا پینا، نکاح، دُنیا جمع کرنا اور اس پر حریص بنارہنا کہ دُنیا کے کاموں میں بڑا کارگزار اور آخرت کے متعلق بڑا کام چور، تو اپنے گوشت کو فرپ کر رہا ہے اور اس کو زمین کے کیڑوں مکوڑوں کا نشانہ بنارہا ہے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

حق تعالیٰ کا ایک فرشتہ ہے جو روزانہ صبح و شام اس طرح نمادیتا ہے  
کہ اے بنی آدم! جیو مرنے کے لئے، اور بناؤ دیرانی کے لئے، اور  
جمع کرو شمنوں کے لئے۔

مؤمن کی نیت، اس کے تمام تصرفات ایک ہوتے ہیں، وہ دُنیا میں رہ کر دُنیا کے لئے ایک کام بھی نہیں کرتا، دُنیا میں کوئی مکان بھی بنایا ہے تو آخرت کے لئے مسجدیں بناتا ہے، درس سے اور خانقاہیں بناتا ہے، مسلمانوں کے راستے اور سڑکیں صاف کرتا ہے اور اس کے علاوہ بھی کوئی مکان بناتا ہے تو بال بچوں کے لئے، رانڈوں اور محتاجوں کے لئے یا مسکونہ مکان جس کے بغیر چارہ نہیں ہے، یہ ساری تعمیرات اس لئے کرتا ہے کہ (متقبول ہو کر) آخرت میں اس کے لئے (صدقہ جاریہ بن جائیں)۔ جب ابن آدم صبح القلب بن جاتا ہے تو اپنے جملہ احوال میں حق تعالیٰ کے ساتھ ہوتا ہے، اس کا گم ہونا بھی اللہ اور وجود بھی اللہ سے اس کا قلب جاتا ہے نبیوں اور رسولوں کے ساتھ کہ جو کچھ بھی وہ لے کر آئے تھے اس کو قبول کرتا ہے، زبان سے اس کا قائل ہو کر اور (اعضاء سے) عمل

کر کے اور (قلب سے) ایمان لا کر اور یقین رکھ کر، یعنی دین ضرور ہے تو ان کے ساتھ شامل رہ دنیا میں بھی اور آخرت میں بھی، اللہ عز وجل کو یا اور کھنے والا سدا زندہ ہے کہ ایک حیات سے دوسری حیات کی طرف منتقل ہو جاتا ہے، پس ایک لحظے کے سوا اس کو بھی موت نہیں، فیکر جب قلب میں جگہ پڑ لیتا ہے تو بندے کا اللہ عز وجل کو یا اور کھنا وائی بن جاتا ہے، اگرچہ زبان سے یاد بھی نہ کرے، اور جب بندہ ہمیشہ اللہ عز وجل کی یاد میں رہتا ہے تو اس کی موافقت اور اس کے افعال پر راضی رہنا دائی ہو جاتا ہے۔ اگر گرمی کا موسم آئے اور ہم حق تعالیٰ کی موافقت نہ کریں تو گرمی ہم کو پریشان کروے گی، اسی طرح بہرہ کا موسم آئے اور اس کی موافقت کریں تو بہتر ہے، ورنہ جاڑا ہم کو ٹھہرا دے گا، اور ان دونوں موسموں میں موافقت کا اختیار کرنا ان کی اذیت اور اثر کی شدت کو زائل کر دے گا (کہ نہ گرمی کی تکلیف معلوم ہو گئی نہ سردی کی)۔ یہی حال تمام بلا و مصائب اور آفات کا ہے کہ ان کے نزول کے وقت ان کی موافقت کرنا کرب اور ضيق اور شک اور شکر دلی اور اخطر اب کو زائل کر دیتا ہے (کہ کچھ تکلیف محسوس نہیں ہوتی)۔ اہل اللہ کے معاملات بھی کیسے عجیب اور ان کے حالات کس قدر پیارے ہیں کہ حق تعالیٰ کی طرف سے جو کچھ بھی پہنچتا ہے وہ ان کو لذت مذکور معلوم ہوتا ہے، چونکہ حق تعالیٰ نے ان کو اپنی شرابِ معرفت پلا دی ہے اور اپنے لطف کی گود میں سلا لیا ہے اور اپنے انس سے مانوس بنادیا ہے، اس لئے ضرور ہے کہ ان کے لئے حق تعالیٰ کے ساتھ قیام اور ماسوی اللہ سے غیر حاضری خوش گوار ہو، وہ حق تعالیٰ کے حضور ہمیشہ مودہ بنے رہتے ہیں کہ ہمیت ان پر مسلط ہے، پس جب چاہے گا ان کو اٹھا کر کھڑا کروے گا اور حیات عطا فرم اکر بہادر کر دے گا، وہ اس کے حضور میں ایسے ہیں جیسے اصحاب کہف اپنے غار میں کہ ان کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

ہم ان کو کروٹ دیتے رہتے ہیں وہی طرف اور بائیں طرف۔

وہی سب سے زیادہ عقل مند ہیں، ہر حال میں اپنے پورا دھار عز وجل سے مغفرت و نجات کی کو لا کئے رہتے ہیں، یہی ان کی ہمت ہے، تجھ پر افسوس! کہ کام تو دوزخیوں کے کرتا ہے اور آرزو رکھتا ہے جنت کی ہوتی ری طبع بے محل ہے۔ (غاریت) پر

مغروزہ ہو، اور اس کو اپنا مت سمجھ کر وہ عنقریب تجھے سے لے لی جائے گی، تجھ کو زندگی بطور عاریت دی ہے تاکہ اس میں تو اس کی اطاعت کرے، مگر تو نے اس کو اپنی ہی چیز سمجھ لیا اور جو چاہا کرنے لگا، اسی طرح عافیت بھی تیرے پاس عاریت ہے، تو مگری بھی تیرے پاس عاریت ہے اور امّن و عزت و غیرہ اور جو کچھ بھی تیرے پاس نعمتیں ہیں سب تیرے پاس عاریت ہیں، ان عاریتوں میں کوتا ہی مت کر کہ تجھے سے ان کا مطالبہ ہو گا اور ان میں سے ہر چیز کے متعلق تجھے سے باز پھر ہو گی۔ تمہارے پیس جتنی بھی نعمتیں ہیں سب حق تعالیٰ کی طرف سے ہیں، پس ان سے اعانت حاصل کرو طاعت پر، اور تمام وہ چیزیں جن کو تم مرغوب سمجھتے ہو، اہل اللہ کے نزدیک مشغول بنانے والے مشفے ہیں، وہ دنیا اور آخرت میں حق تعالیٰ کے ساتھ سلامتی کے سوا کچھ بھی نہیں چاہتے، ایک بزرگ سے منقول ہے کہ:-

خلق کے معاملے میں حق تعالیٰ کی موافقت کر، اور حق تعالیٰ کے معاملے میں خلق کی موافقت مت کر، خواہ ٹوٹ جائے جسے ٹوٹا ہو اور جڑ جائے جسے جڑنا ہو۔

تم حق تعالیٰ کی موافقت کرنا اس کے ان نیک بندوں سے سیکھو جو اس کی موافقت کرنے کے عادی ہیں۔

\*\*\*

## باب نمبر ۱۰

# آخرت کی باز پُرس سے بچنے کے لئے

## دُنیا کی محبت دل سے نکالنی ہو گی<sup>(۱)</sup>

اپنی روزی کی فکر میں مت پڑ کر جتنا تو اس کی تلاش کرتا ہے، اس سے بدرجہا زیادہ وہ تجھ کو ڈھونڈتی ہے، جب تجھ کو ایک دن کی روزی مل جائے تو کل کی روزی کی فکر مت کر، جس طرح گزشتہ دن کو تو چھوڑ گیا کہ وہ گزر گیا، آئندہ دن کے متعلق خبر نہیں کہ تجھ تک پہنچے گا انہیں، پس آج ہی کے دن میں مشغول رہ، اگر تجھ کو حق تعالیٰ کی معرفت حاصل ہوتی تو اس کے ساتھ مشغول ہو کر تورزق کی طلب سے عافل بن جاتا، اس کی بہت تجھ کو طلبی معاش سے روک دیتی، کیونکہ جو عارف حق بن جاتا ہے اس کی زبان عاجز بن جاتی ہے، عارف ہمیشہ حق تعالیٰ کے سامنے زبان کا گونگا بنا رہتا ہے یہاں تک کہ وہ اس کو مخلوق کی مصلحتوں کے لئے واپس فرمائے، پس اس کو مخلوق کی طرف واپس بھیجا ہے تو اس کی زبان گونگے کے مانند بنا کر اس کو بلند فرمادیتا ہے۔ مولیٰ علیہ السلام جب تک بکریاں چراتے رہے ان کی زبان میں لکنت اور عجلت اور زکاوث و ہکلاہت رہی، مگر جب حق تعالیٰ نے ان کو مبیوث فرمانا چاہا تو ان کو الہام فرمادیا کہ اللہ سے دعا کریں "اللہی امیری زبان سے گرہ کھول دے کہ لوگ میری بات سمجھیں" گویا انہوں نے عرض کیا کہ جب تک میں بکریاں چرانے کو جنگل میں رہا تو مجھے اس کی حاجت نہ ہوئی، مگر اب مخلوق کے ساتھ میری مشغولیت اور ان سے گفتگو کرنے کا موقع آیا تو میری زبان سے ماندگی کوڈور فرمادیا کہ میری مدد کر، چنانچہ ان کی زبان کی گرہ اٹھا دی گئی، کہ جتنی دیر میں دوسرا شخص چند کلمات ادا کر سکتا تھا، اتنی دیر میں آپ نوے کلمات فصاحت والے بول سکتے تھے، جو اچھی طرح سمجھیں آتے تھے، چونکہ

(۱) یوقتی سچ بروز جمعہ بتارنخ ۱۴ اربیو ۱۴۲۵ھ ہمقام مدرسہ معمورہ۔

بچپن میں فرعون اور آسمیہ کے سامنے بروقت بولنے کا قصد کیا تھا، اس لئے چنگاری کو آپ کا لقہ بنا کر زبان کو جلوادیا گیا۔

صاحب زادہ! میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ اللہ عز وجل اور اس کے رسول کی معرفت بھی کم ہے، اور اللہ تعالیٰ کے اولیاء اور اس کے نبیوں کے جانشین ابدال کی معرفت بھی کم ہے، جو مخلوق میں اس کے خلفاء ہیں، تو معنی سے بالکل خالی ہے، تو بغیر پرند کا بخبرہ ہے، تو خالی اور دیران مکان ہے، اور ایسا درخت ہے جو سوکھ گیا، اور اس کے پتے جھڑ گئے، بندے کے قلب کی آبادی اسلام سے ہے، اس کے بعد حقیقت اسلام کی تحقیق یعنی اپنے آپ کو خدا کے حوالے کر دینے سے، تو اپنے آپ کو بالکل خدا کے حوالے کر دے، وہ تیرا نفس اور اس کے سواب کچھ تیرے حوالے کر دے گا، اپنے قلب کے ساتھ تو نفس سے اور ساری مخلوق سے باہر بالکل آئے گا، انانیت سے برہنہ ہو کر اس کے حضور میں کھڑا ہو جائے گا، پھر جب وہ چاہے گا تو تجھ کو بیاس دے گا، تجھ کو کپڑے پہنائے گا اور مخلوق کی طرف واپس کر دے گا، پس تو اپنے اندر اور مخلوق کے اندر پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو بھیجنے والے خدا کی خوشنودی کے ساتھ اس کے حکم کی تعییل کرے گا، اور اس کے بعد حکم کے انتظار میں کھڑا ہو جائے گا کہ اب کیا حکم فرماتا ہے؟ جبکہ تو ہر اس حکم کی موافقت کرنے والا ہو گا جو تجھ پر صادر فرمادے، جو شخص ماسوی اللہ سے مجرد ہو کر اپنے قلب اور باطن کے قدموں پر حق تعالیٰ کے سامنے آ کھڑا ہوا تو وہ بے زبان حال کہہ رہا ہے جیسا کہ مسوی علیہ السلام نے کہا تھا کہ ”اے میرے پروردگار! میں تیری طرف جلد آ گیا ہوں تاکہ تو خوش ہو جائے، چھوڑ آیا میں اپنی دُنیا کو، اپنی آخرت کو، اور ساری مخلوق کو، اسے اپنے قطع کر چکا اور بے عجلت تیرے پاس آ حاضر ہوا ہوں تاکہ تو مجھ سے خوش ہو جائے اور اس سے قبل جو مخلوق کے ساتھ میں ظہرارہا اس کو بخش دے۔“

اے نادان! تجھے ان باتوں سے کیا متناسب؟ تو بندہ بنا ہوا ہے اپنے نفس، اپنی دُنیا کا اور اپنی خواہش کا، تو بندہ بنا ہوا ہے خلق کا کہ ان کو شریک خدا بنا ہے ہوئے ہے، کیونکہ نفع اور نقصان میں تیری نگاہ ان پر جاتی ہے، تو بندہ بنا ہوا ہے جنت کا کہ آرزومند ہے اس میں داخل ہونے کا، اور بندہ بنا ہوا ہے دوزخ کا کہ خائن ہے اس میں داخل ہونے سے، تم

سمب کہاں (ڈور چلے) گئے اس ذات سے جو قلوب اور ایصار کا پہنچنے والا اور جس شے گا وجد چاہے اس کو گن فرمائ کر کر دینے والا ہے؟

صاحب زادہ اپنی طاعت پر مغز و رحمت ہو، اور اس پر گھمنڈ کر، حق تعالیٰ سے اس کے قبول ہو جانے کی درخواست کر، اور ڈر کر وہ تجھ کو معصیت کی طرف منتقل نہ فرمائے، بھلا تیرے لئے اس بات سے مطمئن ہن جانے کی کیا وجہ ہے کہ کہہ دیا جائے تیری اطاعت سے کہ معصیت ہن جا، اور تیری صفائی سے کہ مکدر ہن جا، جس شخص کو اللہ عز وجل کی معرفت حاصل ہو جاتی ہے وہ نہ کسی سے تبرار پکڑتا ہے اور نہ کسی شے پر مغز و رحمت ہوتا ہے، اور جب تک اپنے دین کو سلامت اور اس معاملے کو جو اس کے اور حق تعالیٰ کے درمیان ہے محفوظ لے کر دنیا سے چلانہ جائے، نذر نہیں ہوتا۔

صاحب قلوب، اعمال اور ان کے اخلاص کو اختیار کرو، پورا اخلاص اللہ کے سے سب سے خالص کرنے کا نام ہے اور اللہ عز وجل کی معرفت رب کی جڑ ہے، میں تم میں اکثر کو خلوتوں، جلوتوں اور آفعال میں جھوٹا ویکھ رہا ہوں، تمہیں قرار ہی نہیں، تمہارے اقوال بلا آفعال کے اور آفعال بلا اخلاص اور توحید کے ہیں۔ اگر تو نے اس کسوئی کو جو میرے ہاتھ میں ہے اور جسے ابھی دے دیا اور وہ تجھ سے خوش بھی ہو گئی، تو یہ تجھ کو فائدہ کیا دے گا؟ تو چاہتا ہے کہ حق تعالیٰ بھی اس کو قبول کرے اور راضی ہو جائے؟ سو عنقریب آنکھ کے دھونکانے اور تیار کر کے ڈھانٹنے کے وقت تیرے پتروں کا فضیحہ ہو جائے گا اور کہہ دیا جائے گا کہ یہ مفید ہے اور یہ سیاہ اور یہ طیع، پس سب کو نکال دیا جائے گا، قیامت کے دن تیرے اعمال سے جن میں تم نے نفاق کیا ہوتا ہے یہی کیا جائے گا، ہر عمل جو غیر اللہ کے لئے کیا جائے باطل ہے، کام کرو اور محبت کے ساتھ کرو، محبت اختیار کرو اور طالب بنو اس کے جس کی مثل کوئی چیز نہیں، اور وہ سب کی سخنے والا اور سب کو دیکھنے والا ہے۔ اول نفی کرو اس کے بعد اثبات، یعنی نفی کرو اس سے ہر اس چیز کی جو اس کو شایان نہیں، اور اس کے لئے ثابت کرو ہر اس شے کو جو اس کے شایان شان ہے، اور وہ وہی صفات ہیں جن کو اس نے خود اپنے لئے پسند فرمایا ہے اور جن کو اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لئے پسند فرمایا ہے، جب تم ایسا کرو گے تو تشویہ اور تعطیل تمہارے قلوب سے زائل ہو جائے گی۔ ساتھ وہ

اللہ عز وجل اور اس کے رسول اور اس کے تبلوکار بندوں کے (ان کی تعظیم اور تکریم و احترام کر کے) (کہ یہی ان کے ساتھ رہنا ہے)۔ اگر تم فلاج چاہتے ہو تو تم میں سے جو کوئی بھی میرے پاس آوے وہ حسن ادب کے ساتھ آوے ورنہ نہ آیا کرے، تم ہر وقت فضولیات میں رہتے ہو، پس جتنی دیر میرے پاس رہا کرو اس میں تو فضولیات کو چھوڑ دو کہ بسا اوقات اس وقت مجمع میں وہ (فرشتہ اور آرواج طیبہ) ہوتے ہیں جو ایسے احترام اور حسن ادب کے لائق ہیں جو تمہاری عقل اور دم سے باہر ہے۔ باور پھی اپنے پکائے ہوئے کھانے کو پہچانتا ہے، نان بائی اپنی روٹی کو پہچانتا ہے، صناع اپنی صنعت کو پہچانتا ہے، اور دعوت کرنے والا ان کو پہچانتا ہے جن کی دعوت کی ہے، اور جو آکر شریک ہونے (اسی طرح الہی بصیرت آرواج و ملائکہ کو خوب پہچانتے ہیں)، تمہاری دنیا نے تمہارے قلوب کو اندھا بنا دیا ہے، پس تم کو ان میں سے کچھ بھی نظر نہیں آتا، ذرودنیا سے کہ وہ تم کو اپنے نفس پر آہستہ قدرت دے گی، یہاں تک کہ تم کو لپیٹ لے گی، اور آخرت میں تم کو ذکر کر دے گی، اذل تم کو اپنی شراب اور بھنگ پلا کر (متوالانہ نئے گی) اس کے بعد تمہارے ہاتھ اور پاؤں کاٹے گی اور آنکھوں میں گرم یہخوں کی سلائی پھیرے گی، پس جب قبر میں پہنچ کر بھنگ کا نشأ اتر جائے گا اور ہوش آئے گا، اس وقت تم دیکھو گے کہ اس نے تمہارے ساتھ کیا سلوک کیا، یہ ہے انجام دنیا سے محبت رکھنے کا اور اس کے پیچھے دوڑنے اور اس کے اکٹھا کرنے کی حوصلہ کرنے کا، اور یہ ہے اس کا برتاؤ، پس پھواس سے!

صاحب زادہ! دنیا سے کچھ بھی محبت رکھے گا تو ہرگز تجھ کو فلاج نصیب نہ ہوگی، اور اے حق تعالیٰ کی محبت کے مدعا! جب تک تو آخرت کو یا حق تعالیٰ کے سوا کسی ایک چیز کو بھی محبوب سمجھے گا تو ہرگز تجھ کو فلاج نہ ہوگی، عارف محبت نہ اس کو محبوب رکھتا ہے نہ اس کو، اور نحق تعالیٰ کے سوا کسی چیز کو، جب اس کی محبت حق تعالیٰ کے ساتھ کامل اور محقق ہو جاتی ہے تو دنیا کے عیش جو اس کے مقوم میں ہیں مبارک اور خوش گوارہن کر اس کے پاس آتے ہیں، اور اسی طرح جب وہ (وفات پا کر) آخرت میں پہنچے گا تو تمام چیزیں جن کو اپنی پشت کے پیچھے چھوڑ گیا تھا سب کو حق تعالیٰ کے دروازے کے پاس دیکھے گا کہ وہ اس سے پہلے وہاں حاضر ہو گئیں، اس لئے اس نے ان کو اللہ عز وجل ہی کے لئے چھوڑا تھا، حق تعالیٰ اپنے

اولیاء کو وہ چیزیں جو ان کے مقصوم میں ہیں عطا فرماتا ہے اور وہ ان سے یکسو ہوتے ہیں۔ قلوب کے حظ (جن میں دلوں کو مزہ آتا ہے) باطنی ہیں، اور نفس کے حظ ظاہری ہیں، پس جب تک نفس کو اس کی حظ والی چیزوں سے روکا جائے تو قلوب کو حظ دینے والی چیزیں نصیب نہیں ہوتیں، اور جب نفس اس کے حظوظ سے رُک جاتا ہے تو حظوظ قلب کے دروازے کھل جاتے ہیں، یہاں تک کہ جب قلب بھی اپنے ان حظوظ سے جو حق تعالیٰ کی طرف سے ہیں استفادہ کرتا ہے (کہ مجھے یہ درکار نہیں بلکہ مولیٰ درکار ہے) تو (امتحان ختم ہو جاتا ہے اور) نفس کے لئے رحمت آتی ہے، اور اس بندے سے کہہ دیا جاتا ہے کہ اپنے نفس کو قتل مت کر، پس اسی وقت حظوظ نفس بھی آجائی ہے اور وہ ان کو استعمال کرتا ہے نفس مطمئن بن کر۔

اے مخاطب! ان لوگوں سے میل جوں تک کر دے جو تم کو دنیا کی رغبت دلائے، اور ان کی ہم نشیٰ تلاش کر جو تم کو اس سے بے رغبت کرے، ہر جس اپنے جس کی طرف جھکا کرتی ہے اور ہر قلاش کا شخص اپنے قلاش ہی کے گرد چکر لگایا کرتا ہے، محبت تو محبتین ہی کے گرد رہتا ہے یہاں تک کہ اپنا محبوب ان کے پاس پالے، اور محبتین خدا چونکہ حق تعالیٰ ہی کے لئے باہم محبت رکھتے ہیں، پس وہ ضرور ان کو محبوب بناتا اور ان کی تائید فرماتا ہے اور ان میں ایک دوسرے سے تقویت پہنچاتا ہے، پس وہ مخلوق کو تبلیغ کرنے میں ایک دوسرے کے معاون بنتے ہیں، ایمان و توحید اور اعمال میں اخلاص پیدا کرنے کی طرف لوگوں کو بذاتے ہیں، لوگوں کے ہاتھ پکڑتے اور ان کو حق عز و جل کے راستے پر لاکھر آکرتے ہیں، جس نے خدمت کی وہ مخدوم بننا اور جو احسان کرتا ہے اس کے ساتھ احسان کیا جاتا ہے، اور جو کسی کو دیتا ہے اس کو دیا جاتا ہے، جب تو آگ کا کام کرے گا تو کل کوتیرے لئے آگ ہی ہے جیسا کرے گا دیسا بھرے گا، جیسے تم ہو گے ویسے تم پر حاکم بنائے جائیں گے، تمہارے کرتوت ہی تمہارے انجام ہیں۔ تو کام تو دوزخیوں کے سے کرتا ہے اور تو قبح رکھتا ہے اللہ عز و جل سے جنت کی، تجھ بھے کہ عمل کے بغیر جنت کی آرزو کس طرح کرتا ہے؟ اہل جنت تو وہ ہیں جو دنیا میں اہل دل تھے کہ دل سے کام کئے تھے نہ کہ صرف اعضاء سے، قلب کی موافقت کے بغیر عمل کیا کام دے سکتا ہے؟ بیان کا کار اپنے اعضاء سے عمل کرتا ہے اور

خلق اپنے قلب اور اپنے جوارج دنوں سے عمل کرتا ہے، اور اعضاء سے بھی پہلے قلب سے عمل کرتا ہے، مومن زندہ ہے اور منافق مُرده، مومن عمل کرتا ہے اللہ عزوجل کے لئے اور منافق عمل کرتا ہے مخلوق کے لئے کہ اپنے عمل پر انہیں سے عطا اور مرح چاہتا ہے، مومن کا عمل ظاہر میں بھی ہے اور باطن میں بھی، خلوت میں بھی اور جلوت میں بھی ہے، راحت میں بھی اور تکلیف میں بھی، اور منافق کا عمل فقط جلوت میں ہے، اس کا عمل صرف راحت کے وقت ہے، اور جب تکلیف کا وقت آ جاتا ہے تو نہ اس کا عمل رہتا ہے نہ حق تعالیٰ کی معیت، نہ اللہ عزوجل پر ایمان رہتا ہے نہ اس کے رسولوں اور کتابوں پر، نہ وہ حشر و نشر کو یاد رکھتا ہے اور نہ حساب و کتاب کو، اس کا مسلمان ہونا صرف اس لئے ہے کہ دُنیا میں اس کا سر اور مال محفوظ رہے، اس لئے نہیں ہے کہ آخرت میں آگ سے محفوظ رہے، جو حق تعالیٰ کا عذاب ہے، اس کا روزہ، نماز اور علم پڑھنا لوگوں ہی کے رو برو ہے، پس جب ان سے جدا ہو کر خلوت میں جاتا ہے تو اپنے اسی شغل اور کفر کی طرف لوٹ آتا ہے۔ یا اللہ! ہم تیری پناہ چاہتے ہیں اس حالت سے، اور تجھ سے سوال کرتے ہیں اخلاص کا دُنیا میں بھی اور آخرت میں بھی، آمین!

صاحب زادہ! اعمال میں اخلاص اختیار کر اور اپنے عمل سے، نیز اس پر خلق یا خالق سے اس کا معاوضہ چاہئے کی نظر اٹھائے، عمل کر خاص اللہ کے لئے نہ کہ اس کی نعمتوں کے لئے، ان لوگوں میں سے بن جو اس ذات کے طالب ہیں، تو بھی اس کی ذات کا طالب بنا رہ یہاں تک کہ وہ تجھ کو عطا فرمائے، پس جب وہ تجھ کو اپنی ذات عطا فرمائے گا تو دُنیا اور آخرت دنوں جگہ تجھ کو جنت مل جائے گی کہ دُنیا میں اس کا قرب اور آخرت میں اس کے دیدار اور روزِ جزا جس کا وعدہ ہے، یہ ایک بیع ہے باضانت (کہ جو خریدار ہے گا اس تک بیع پہنچانے کا خدا ضامن ہے)۔

صاحب زادہ! اپنے نفس اور مال کو اس کے حکم اور قضاۓ و قدر کے پرداز کر دے، سودا (یعنی جان، مال اور اعمال جن کی قیمت جنت قرار پائی ہے) خریدار (یعنی حق تعالیٰ) کے حوالے کر دے، کل کو وہ قیمت تجھے دیدے گا، یوں کہہ دو کہ جس بھی تیرا، مال بھی تیرا اور جنت بھی تیری، اور ماسوی سب کچھ تیرا، ہم کو تیرے پر وس کے سوا کچھ بھی نہیں چاہئے،

مکان سے پہلے پڑوی حاصل کرو اور راستے سے پہنچ رفت حاصل کرو۔ اے وہ شخص جو جنت چاہتا ہے! اس کی خریداری اور آبادی کے لئے آج کا دن ہے، کل کا دن نہیں ہے، پس آج (عمل کر کے جتنا ہو سکے) بڑھا لو اس کی نہروں کو اور بھرلوان میں پانی، کل (قیامت کے دن) کو یہ نصیب نہ ہوگا (کیونکہ وہ جزا کا دن ہو گا نہ کہ عمل کا)۔

صاحبوا قیامت کے دن وہ قلوب اور آبصار کو اکٹ پڑت دے گا، وہ ایسا دن ہے جس میں بہت سے پاؤں پھیلیں گے، مومنین میں سے ہر شخص اپنے ایمان اور تقویٰ کے قدم پر کھڑا ہوگا، اور قدموں کا جماؤ ایمان کی مقدار کے موافق ہوگا، اس دن ستم گر اپنے ہاتھوں کو کاٹ کھائے گا کہ آہ کیسا تم کیا؟ مفسد اپنے ہاتھوں کو کاٹ کھائے گا کہ کیسا فساد مچایا اور اصلاح نہ کی، اپنے آقے کیسا بھاگا پھرا (اور توبہ نہ کی)۔

صاحبزادہ اکسی عمل پر مغزور مرت ہو، کیونکہ اعمال کا انتہار خاتمے پر ہے حق تعالیٰ سے یہ درخواست لازمی سمجھ کر وہ تیرا خاتمہ بخیر فرمادے اور اس عمل پر تیری زبون قبض فرمادے جو اس کو سب سے زیادہ پیارا ہو، جب تو توبہ کرے تو نفع اور بہت نفع کہ اس کو توڑ بیٹھے اور پھر محیت کی طرف لوٹ جائے۔

کوئی بھی کہے تو اپنی توبے سے ہر گز رجوع مت کر، اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنی طبیعت کی موافقت میں اللہ عز و جل کی مخالفت نہ کر، بس محیت آج تک تھی اور (توبہ کے بعد) کل کو جب حق تعالیٰ کی معصیت کرے گا تو وہ تجھ کو ز سو افرمادے گا، اور تیری مدد نہ کرے گا۔

اے میرے اللہ! ہماری مدد فرماء، اپنی طاعت کی توفیق دے، اور ہم کو ز سوانح فرماء اپنی معصیت سے، اور ہم کو دنیا میں بھی بھنا لی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرماء اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچائے، آمین!



## باب نمبر ۱۳

# دُوسروں کی خیرخواہی کے بغیر ایمان ممکن نہیں<sup>(۱)</sup>

حق تعالیٰ نے تجھ کو دو جہاد کی اطلاع دی ہے، ایک ظاہری اور ایک باطنی۔ پس باطنی جہاد تو نفس دخواہش اور طبیعت و شیطان سے لڑنا، مصیحوں اور لغزشوں سے توبہ کرنا اور اس توبہ پر قائم رہنا، اور شہوتوں اور حرام چیزوں کو ترک کرنا ہے۔ اور ظاہری جہاد ان کافروں سے لڑنا ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے عناد رکھتے ہیں، اور ان کی تکواروں، ان کی برجھیوں اور ان کے تیروں کی ختیوں کو جھینانا ہے کہ قتل کریں اور قتل کئے جاویں۔ پس جہاد باطن زیادہ سخت ہے جہاد ظاہر سے، اس لئے کہ وہ ہر وقت اور بار بار کا جہاد ہے، اور جہاد ظاہر سے زیادہ سخت کیوں نہ ہو جبکہ وہ نام ہے تمام الفت ورغبت والی چیزوں کے قطع کرنے کا اور ان کے چھوڑنے کا، اور شریعت کے جملہ احکام بجالانے اور تمام منیوں کا باز رہنے کا، تو جس شخص نے دونوں جہادوں کے متعلق حق تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کی، اس کو دُنیا اور آخرت دونوں جگہ انعام ملا۔ شہید کے بدن میں جو رُخْم لگتے ہیں وہ اپے ہیں جیسے تم میں سے کسی شخص کے ہاتھ میں فصد کھولی جائے کہ شہید کو ان کا ذرا بھی ورد نہیں ہوتا، اور اپنے نفس پر جہاد کرنے والے اور گناہوں سے توبہ کر لینے والے شخص کے حق میں موت ایسی ہے جیسے پیاسے آدمی کا شہنشاہ پانی پینا (کہ تکلیف تو در کنار وصال محبوب کا وسیلہ ہونے کے سبب پیاری معلوم ہوتی ہے)۔

صاحبواہم تم کو جس شے کی تکلیف دیتے ہیں، اس سے بہتر تم کو عطا بھی کر دیتے ہیں، (پس جہاد نفس کی تکلیف سے گہرا و مبت کہ دشمن نفس کے بد لے دوست نفس ملے گا اور دُنیا کی تا پائیدار لذتوں کے بد لے آخرت کی پائیدار لذتیں)۔ محبوب کے لئے ہر لمحہ ایک خاص امر اور خاص نبی ہے، جو پر لحاظ قلب اسی کے لئے مخصوص ہے، بخلاف باقی مخلوق

(۱) بروز یکشنبہ بیانی ۲۶ ارزو یقudedہ ۱۴۲۵ھ، بمقام خالقناہ شریف۔

کے (کہ وہ صرف ظاہری احکام شریعت کے مکلف ہیں) اور بخلاف منافقوں کے جو خدا اور رسول کے دشمن ہیں کہ حق تعالیٰ سے نا آشنا اور دشمنی رکھنے کے سبب دوزخ میں جائیں گے (پس ان کو موت سے گھبراہٹ ہوتی ہے)، اور کیوں نہ جائیں جبکہ یہ لوگ دُنیا میں حق تعالیٰ کی مخالفت کرتے رہے اور اپنے نفسوں، اپنی خواہشوں، اپنی طبیعتوں، اپنی عادتوں اور اپنے شیطانوں کی موافقت کرتے رہے اور اپنی دُنیا کو اپنی آخرت پر ترجیح دیتے رہے، وہ دوزخ میں کیوں نہ جائیں، جبکہ انہوں نے قرآن کو سننا اور اس پر ایمان نہ لائے، نہ اس کے احکام پر عمل کیا اور نہ اس کی منہیات سے باز آئے۔

صاحب! اس قرآن پر ایمان لاو اور اس پر عمل کرو، اور اپنے اعمال میں اخلاص پیدا کرو، نہ اپنے اعمال میں ریا کار و منافق بنو اور نہ مخلوق سے مدح اور اعمال پر معاوضہ چاہو۔ مخلوق میں وہ لوگ بہت ہی کم ہیں جو اس قرآن پر ایمان لاتے اور خالص اللہ کے لئے اس پر عمل کرتے ہیں، اسی لئے اخلاص والوں کی قلت ہے اور نفاق والوں کی کثرت، تم لوگ کس درجہ سست ہو اللہ کی اطاعت میں، اہل اللہ تمنا میں کرتے ہیں کہ تکالیفِ خداوندی سے کبھی خالی نہ رہیں، وہ جانتے ہیں کہ اس کی تکلیف اور اس کے قضا و قدر پر راضی رہنے میں دُنیا اور آخرت کی بہت کچھ بھلائی ہے، وہ موافقت کرتے ہیں حق تعالیٰ کی اس کے تصرفات اور اس کی تبدیلیوں میں، وہ کبھی صبر میں ہیں اور کبھی شکر میں، اور کبھی قرب میں اور کبھی بعد میں، کبھی مشقت میں کبھی راحت میں، کبھی تو گھری میں کبھی فقر میں، کبھی عافیت میں اور کبھی مرض میں، ان کی ساری آرزوں اپنے قلوب کو حق تعالیٰ کے ساتھ حفاظت میں رکھنا ہے، یہی ان کے نزدیک سب سے زیادہ اہم ہے، تمنا میں کرتے ہیں کہ کاش! ان کو اور ساری مخلوق کو حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ سلامتی نصیب ہو، وہ ہمیشہ حق تعالیٰ سے مخلوق کی بہبودی کا سوال کرتے رہتے ہیں۔

صاحبزادہ! صحیح بن کہ فصح ہو جائے گا، تو حکم میں صحیح بن (کہ قیمیں کوتاہی نہ ہو) علم میں فصح بن جائے گا (کہ اس کے چیزے زبان سے جاری ہو پڑیں گے)، پوشیدہ صحیح بن علائیہ فصح بن جائے گا، ساری سلامتی حق تعالیٰ کی اطاعت میں ہے کہ جو کچھ بھی وہ فرمائے سب کی قیمیں ہو، اور جس شے سے بھی منع فرمائے اس سے باز رہے، اور بحکمِ قضا و

قد رجو کچھ صادر فرمائے اس پر سیر ہو، جو شخص اللہ کی بات مانتا ہے تو اللہ اس کی بات مانتا ہے، اور جو اللہ کی اطاعت کرتا ہے اللہ اپنی ساری مخلوق کو اس کا مطیع بنادیتا ہے۔

صاحب! میرا کہنا مانو میں تمہارا خیر خواہ ہوں، میں جس حالت میں ہوں یکسو ہوں اپنے وجود سے اور تم سے، میں اس سے الگ ہوں کہ سیر کرتا رہتا ہوں افعالی خداوندی کی جو میرے اور تمہارے اندر وقوع میں آتے ہیں، مجھ کو تمہ مت کرو کیونکہ میں تمہارے لئے وہی چاہتا ہوں جو اپنے نفس کے لئے چاہتا ہوں، تبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

مؤمن کا ایمان کامل نہیں ہوتا جب تک کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کے لئے وہی اسے چاہے جو اپنے نفس کے لئے چاہتا ہے۔ (صلی اللہ علیہ وسلم)

یہ ارشاد ہے ہمارے سردار کا، ہمارے افسر کا، ہمارے حاکم کا، ہمارے پہ سالار کا، ہمارے سفیر کا، ہمارے شفیع کا، اور اس پیارے رسول کا جو زمانہ آدم سے لے کر قیامت تک کے سارے پیغمبروں اور نبیوں کا سردار ہے، کئی فرمادی کمال ایمان کی اس شخص سے جو اپنے مسلمان بھائی کے لئے اس جیسی چیز کو محبوب نہ سمجھے جس کو اپنے لئے محبوب سمجھ رہا ہے، پس جب تو نے اپنے نفس کے لئے تو مزیدار کھانے اور نفس کپڑے، اچھے مکان، حسین صورتیں اور ہر قسم کے کثیر اموال کو محبوب سمجھا اور اپنے بھائی مسلمان کے لئے ان کے برخلاف پسند کیا تو اپنے کمال ایمان کے دعوے میں تو تجوہ ہتا ہے۔

اے کم عقل! تیرا پڑوی فقیر ہے اور تیرے متعلقین حاجت مند ہیں، اور تیرے پاس اتنا مال موجود ہے جس پر زکوٰۃ واجب ہے، اور تجھ کو (تجارت میں) ہر روز نفع حاصل ہوتا ہے جو دن بدن زوپہ ترقی ہے، اور تیرے پاس تیری ضرورت سے زائد موجود ہے، اس پر بھی ان کو نہ دینا اور حقیقت ان کے فقر پر جس میں وہ مبتلا ہیں، رضامند ہونا ہے (اور یہی دعویٰ کمال ایمان کے کذب کی شاخت ہے) لیکن جب تیرا نفس، تیری خواہش اور تیرا شیطان تیرے پیچھے لگا ہوا ہے تو بے شک خیرات کرنا تجھ کو آسان نہیں ہے، تیرے ساتھ تو حرص کی قوت، امیدوں کی کثرت، دنیا کی محبت اور تقویٰ اور ایمان کی قلت لگی ہوئی ہے، تو اپنے، اپنے مال اور مخلوق کو شریک خدا ہنانے ہونے ہے، تجھ کو خبر نہیں، جس نفس میں دنیا کی رغبت زیادہ ہوتی ہے اور اس پر اس کی حرص بڑھتی اور وہ مر نے اور حق تعالیٰ سے ملنے کو بھولا

رہا اور حلال و حرام میں تبیر نہ کی، تو وہ ان کافروں کے مشاہدہ ہو گیا جنہوں نے گھا تھا کہ:-  
بس ہماری زندگی تو یہی دنیا کی زندگی ہے اور ہم کو نہیں ہلاک کرتا  
مگر زمانہ۔

گویا نہیں میں سے ایک تو بھی ہے، مگر تو نے اسلام کا زیور پہن لیا ہے اور گلہہ  
شہادت سے اپنی جان کو (جہاد و قتل سے) حفظ کر لیا، اور نماز و روزہ میں مسلمانوں کی محض  
عادت کے درجے میں موافقت کرتے لگا ہے نہ کہ بطور عبادت، لوگوں سے ظاہر کرتا ہے کہ  
متنی ہے، حالانکہ تیرا قلب فاجر ہے، یہ تجھ کو فائدہ مند نہ ہوگا۔

صاحبوا! (روزہ دار بن کر) دن بھر بھوکا اور پیاسا رہنا اور رات کو حرام پر افطار کرنا تم  
کو کیا کار آمد ہوگا؟ دن کو تم روزے رکھتے ہو اور رات کو مصیتیں کرتے ہو۔ اے حرام خور و اتم  
دن میں تو اپنے نفسوں کو پانی پینے سے روکتے ہو اور جب افطار کا وقت آتا ہے تو مسلمانوں  
کے خون سے افطار کرتے ہو (کہاں پر ظلم کر کے اور ان کے دل کو کڑھا کر جو مال حاصل کیا،  
اس کو نگتے ہو)۔ اور بعض تم میں وہ ہیں جو دن بھر روزہ دار بنے رہتے ہیں اور رات کو فاسق و  
فاجر بن جاتے ہیں، تبی صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
میری امت ذلیل و خوارث ہوگی جب تک کہ ما و رمضان کی عظمت  
کرتی رہے گی۔

اس کی عظمت یہ ہے کہ اس میں تقویٰ ہو اور یہ کہ اس میں روزہ رکھو خالص اللہ  
کے واسطے، شریعت کے حدود کی حفاظت کے ساتھ۔

صاحب زادہ روزہ رکھا اور جب افطار کرتا پنی افطاری میں سے کچھ فقراء کو بھی  
دیا کر، تھا امت کھا کیونکہ جو شخص تھا کھاتا ہے اور دوسرا کو کھلاتا نہیں، اس پر اندریشہ ہے کہ  
وہ محتاج اور بھک منگانہ بن جائے۔

صاحبوا! (افسوس کر) تم سیر ہو کر کھاتے ہو حالانکہ تمہارے پڑوی بھوکے ہیں،  
اور بھر دعویٰ یہ ہے کہ ہم مومن ہیں، تمہارا ایمان ہرگز صحیح نہیں، حالانکہ تم میں سے ایک شخص  
کے سامنے اتنا زیادہ کھانا ہوتا ہے جو اس کے بال بچوں سے فاضل ہے، اور  
سائل دروازے پر گھڑا رہ گرنا کام و اپنی ہو جاتا ہے، قریب ہے وہ وقت کہ تجھ کو اپنا حال

معلوم ہو جائے گا، عنقریب تو بھی ایسا ہی بن جائے گا کہ جس طرح دینے کی قدرت کے باوجود تو نے اس کو لوٹا دیا ہے، تجھ کو بھی لوٹا دیا جائے گا۔ تجھ پر افسوس! تو کھرا کیوں نہ ہو گیا کہ جو کچھ تیرے سامنے رکھا ہوا تھا اس کو اٹھانا اور اسے دے دیتا کہ دونوں خصلتوں کا جامع بن جاتا، یعنی خود کھرے ہونے میں تواضع اور اپنے مال کے دینے میں سخاوت۔ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سائل کو اپنے ہاتھ سے دیا کرتے تھے، متابعت کا دعویٰ کس طرح کرتے ہو؟ جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مخالفت کر رہے ہو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال میں، سب میں تھا رادعویٰ تو لمبا چوڑا ہے مگر گواہ کوئی نہیں۔ کہاوت کی جاتی ہے کہ:-

”تو خالص یہودی بن درست توریت کی محبت مت بگھاڑ“

اسی طرح میں تجھ سے کہوں گا کہ ”یا تو اسلام کی جملہ شرائط کا پابند رہو، درست یوں مت کہو کہ میں مسلمان ہوں“ اسلام کی شرائط بجا لاؤ اور اسلام کی حقیقت یعنی حق تعالیٰ کے سامنے گروں جھکانے اور سب کچھ اس کے حوالے کر دینے کو اختیار کرو، آج تو مخلوق کی غم خواری کرے گا تو کل کو حق تعالیٰ اپنی رحمت سے تیری غم خواری فرمائے گا، تو رحم کر زمین والوں پر، تجھ پر رحم کرے گا وہ جو آسمان میں ہے۔ (اس کے بعد کچھ اور تقریر کی، اور فرمایا) جب تک تو اپنے نفس کے ساتھ ہے اس وقت تک اس مقام تک بھی نہ پہنچے گا، اور جب تک تو نفس کو اس کی لذتیں اور حظوظ پہنچاتا رہے گا اس وقت تک تو اس کی قید میں ہے، اس کا حق تو اس کو پورا دے اور اس کے حظ سے اس کو باز رکھ، اس کا حق اس تک پہنچا دینے میں اس کی بقا ہے اور اس کا حظ پہنچانے میں اس کی بلاکت ہے، اس کا حق تو صرف اتنی مقدار کھانا اور پینا اور کپڑا اور پڑے رہنے کے قابل مکان ہے جس کے بغیر چارہ نہیں، اور اس کا حظ لذتیں اور خواہشات ہیں، اور اس کا حق بھی (جس کا پہنچانا ضروری ہے) شریعت کے ہاتھ سے لے اور اس کے حظ کو تقدیر اور حق تعالیٰ کے علم سابق کے حوالے کر (کہ مقدار ہو گا تو اس طرف سے حکما پہنچے گا)، اس کو حلال غذا اکھلا، حرام مت کھلا، شریعت کے دروازے پر بیٹھا اور پابندی کے ساتھ اس کی خدمت کرتا رہ کر ضرور فلاح پائے گا۔ کیا تو نے حق تعالیٰ کا ارشاد نہیں سنا کہ:-

جو کچھ تم کو رسول دیں اس کو لو، اور جس سے وہ تم کو منع کریں اس سے

باز رہو۔

تحوڑے پر قناعت کر اور اسی پر اپنے نفس کو جانے رکھ، پھر اگر علم سابق اور تقدیر کے ہاتھ سے زیادہ آئے گا تو اس میں خود ہی مشغول ہو جائے گا، جب تو تھوڑے پر قناعت کرے گا تو تیر نفس ہلاک نہ ہو گا، اور جو کچھ اس کے مقصوم میں ہے وہ اس سے جانہ سکے گا۔

حسن بصری رحمۃ اللہ علیہ میا کرتے تھے کہ:-

مؤمن کو تو اتنی مقدار کافی ہے جتنی بکری کے بچے کو کافی ہے، یعنی ایک مٹھی ناقص چھوڑے اور ایک گھونٹ پانی۔

مؤمن تو زادہ را لیتا ہے اور منافق مزدوج اڑاتا ہے، مؤمن بقدر ضرورت لیتا ہے کیونکہ وہ راستے میں ہے کہ پڑا تو تک ابھی پہنچا نہیں، وہ جانتا ہے کہ اس کے لئے پڑا تو پر ضرورت کی ہر چیز موجود ہے، اور منافق کا نہ کوئی پڑا تو ہے نہ کوئی مقصد جہاں پہنچنے کے قصد سے چلا ہو، پھر اس کو دُنیا جمع کرنے میں کیوں تکال ہو؟ دین داری میں کس درجہ تمہاری کوتا ہی بڑھی ہوئی ہے، تم اپنی زندگیاں بے فائدہ ختم کر رہے ہو، میں تھیں دیکھ رہا ہوں کہ اپنی دُنیا کے معاملے میں تو کوتا ہی نہیں کرتے اور اپنے دین کے بارے میں کوتا ہیاں کرتے ہو، اس کے برعکس کر دو تو راہ صواب پر آ جاؤ گے، دُنیا کسی کے پاس نہیں رہی اور اسی طرح تمہارے پاس بھی نہیں رہے گی۔

صاحبو! کیا تمہارے پاس حق تعالیٰ کی طرف سے زندگی کا کوئی پروانہ آگیا ہے؟ تمہاری انجام بینی کس درجہ کمزور ہو گئی؟ (کہ موت سے اطمینان ایک سانس بھی نہیں اور سامان ہے ہزار ہار برسوں کا)۔ وہ شخص اپنی آخرت کو دیران کر کے دُسرے دن کی دُنیا آباد کرتا ہے، وہ اپنے دین کو نکلرے کر کے دُسرے کے لئے دُنیا جمع کرتا، اپنے اور حق تعالیٰ کے درمیان پر وہ ذات اور اپنی جیسی مخلوق کی رضامندی کے لئے خدا کا غصہ اپنے اوپر لیتا ہے، اگر اس کو علم اور یقین ہو کہ وہ غنقریب مر نے والا ہے اور حق تعالیٰ کے حضور میں حاضر ہونے والا اور اپنی جملہ حرکات و افعال کا حساب دینے والا ہے تو اپنی بہت کچھ بد اعمالیوں سے رُک جائے۔ لقمان حکیم رحمۃ اللہ علیہ سے منقول ہے، انہوں نے اپنے بیٹے سے کہا کہ بیٹا! جس طرح تو بیمار ہو جاتا ہے اور تو نہیں سمجھ سکتا کہ کس طرح بیمار ہو گیا، اسی طرح ایک دن تو مر جائے گا اور سمجھنے سے کہ کس طرح موت آگئی۔ میں تم کو ذرا ہوں اور منع کرتا ہوں مگر

نہ ڈرتے ہو اور نہ باز آتے ہو، اے بھلائی سے غیر حاضر اور دُنیا کے مشغله میں رہنے والا قریب ہے وہ وقت کہ دُنیا تم پر حملہ کرے گی اور تمہارے گلاغونٹ دے گی، اور جو کچھ تم نے اس کے ہاتھ سے لے کر جمع کیا تھا وہ تمہارے کام آئے گی اور نہ وہ لذتیں جن کے تم نے مزے اڑائے تھے، بلکہ یہ ساری چیزیں تم پر دبال ہو جائیں گی۔

صاحب زادہ! برداشت اور قطع شر کی عادت ڈال، ہاتوں کے بہت کچھ بھائی بہن ہیں، جب کوئی شخص تجھ سے ایک بات کہتا ہے اور اس کے بعد تو اس کو اس بات کا جواب دے دیتا ہے تو اس کے بھائی بہن آموجو ہوتے ہیں (اور یوں ہی سوال و جواب ہو کر بات بڑھتی جاتی ہے) پھر تم دونوں کے درمیان شر کی آمد ہو جاتی ہے (کہ لڑائی ہونے لگتی ہے، پس اگر پہلی بات کو برداشت کر جاتا تو نہ جواب کی نوبت آتی نہ شر بڑھتا)۔

خلق میں بہت کم افراد ہیں جنہیں مخلوق کو حق تعالیٰ کے دروازے کی طرف بلانے کی خدمت کا اہل بنایا جاتا ہے، اگر لوگ ان کے بلاوے کو قبول نہ کریں یا ان پر جھٹت ہیں، مومنین کے حق میں نعمت ہیں اور ان منافقین کے حق میں جو وہیں خداوندی کے دشمن ہیں، نعمت اور عذاب ہیں۔ یا اللہ ہم کو عطرِ توحید سے معطر فرما اور مخلوق سے اور جملہ مساوی سے فنا ہو جانے کی دھونی دے۔ اے موحد اور اے مشرکو! مخلوق میں سے کسی کے ہاتھ میں کچھ نہیں، سب عاجز ہیں، کیا باشدہ اور کیا غلام، کیا سلاطی اور کیا اغذیاء، اور کیا فقراء سب تقدیر خداوندی کے قیدی ہیں، سب کے قلوب اس کے ہاتھ میں ہیں کہ ان کو جس طرح چاہتا ہے الٰتالاپٹتا ہے۔ اس کے مثل کوئی چیز نہیں، اور وہ سب کی سننے والا اور سب کو دیکھنے والا ہے، اپنے نفسوں کو مونامت کرو، ورنہ وہ تم ہی کو کھائیں گے، جیسے کوئی شخص شکاری کتے کو لے کر پالے اور کھلا پلا کر اس کو فربہ کرے اور اس کے ساتھ تھائی رکھے تو ضرور ہے کہ وہ اسی کو کھائے گا۔

نفسوں کی بات مت چھوڑو اور اس کی چھریوں کو تیز نہ ہونے دو، ورنہ وہ تم کو ہلاکت کے جنگل میں پھینک دے گا، اور تمہارے ساتھ دھوکا کرے گا، اس کے مواد کو ختم کرو، اس کی شہروں میں اس کو آزاد نہ پھر نے دو۔

یا اللہ! ہمارے نفسوں کے مقابلے میں ہماری مدد کرو اور ہم کو دُنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرم اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچا لے، آمین۔

## باب نمبر ۱۱

# زبان سے اسلام کا دعویٰ مسلمان ہونے کے لئے کافی نہیں، بلکہ اس کے احکام پر عمل کرنا ضروری ہے<sup>(۱)</sup>

اگر حق تعالیٰ شانہ دوزخ اور جنت کو نہ پیدا فرماتا تب بھی اس کی ذات، اس کی مستحق تھی کہ اسی سے ذرا جائے اور اسی سے امید رکھی جائے۔ پس اس کی اطاعت کرو اس کی ذات کے طالب بن کر (گویا کہ نہ تم پر اس کی عطا ہے نہ سزا)، اس کے حکم کی تعییں کرنے، اس کی ممانعت پر زک جانے اور اس کے احکام قضا و قدر پر صبر کرنے میں اس کی اطاعت ہے، اس کے سامنے گریہ و زاری کرو اور اپنی آنکھوں اور قلوب کے آنسوؤں سے روؤ، روٹا بھی عبادت ہے کیونکہ وہ کمال درجے کی عاجزی ہے۔ (اے مخاطب!) جب تو، توبہ، نیتِ صالح اور پسندیدہ عمل پر مرے گا تو حق تعالیٰ تجھ کو نفع بخشے گا اور آفت رسیدوں کے مکافات کا سر پرست بن جائے گا، کیونکہ وہاں (اس کے سوا) کوئی نہیں جو اپنی طاعت کرنے والوں پر اپنی رحمت و شفقت کا اظہار فرمائے، تو دُنیا اور آخرت دونوں میں اسی کی محبت کو اپنے اوپر لازم کرو، اسی کی محبت کو اپنے نزدیک ہر چیز سے زیادہ اہتمام کے قابل بنالو کہ اس کے بغیر تجھ کو چارہ نہیں، اور تیرے لئے مفید بھی ہے، ساری تخلوق تجھ کو اپنے فائدے کے لئے چاہتی ہے اور وہ تجھ کو تیرے ہی نفع کے لئے چاہتا ہے۔

صاحب! تمہارے نفس خدائی کا دعویٰ کر رہے اور تم کو خبر نہیں، اس لئے کہ وہ چلاتے ہیں حق تعالیٰ پر وہ اور جو کام چاہتا ہے تمہارا نفس اس کے برخلاف چاہتا ہے، اس کے ذمہن شیطان ملعون سے محبت کرتا ہے اس اللہ کے ساتھ محبت نہیں رکھتا اور جب اس کے احکام آتے ہیں تو تمہارا نفس نہ ان کی موافقت کرتا ہے اور نہ ان پر صابر رہتا ہے بلکہ

(۱) بوقت شام بروز شنبہ یتارخ ۱۸ ارذیقعدہ ۱۴۵۲ھ، بمقام مدرسہ معمورہ۔

معارضہ اور نزاع کرتا ہے (کہ یوں کیوں ہوا؟ اور یوں کیوں نہ ہوا؟) ان وگردن جھکانے کی خبر ہی نہیں کہ (کیا چیز ہے) وہ اسلام کے نام پر صرف قناعت کر بیٹھے، سو یہ ان کے لئے مفید نہیں اور اس سے ان کی کوئی کاربراری نہ ہوگی۔

صاحب زادہ اجب تک حق تعالیٰ سے جانہ ملے اور تیرے قلب اور بدن کے پاؤں اس کے سامنے مضبوطی کے ساتھ قائم نہ ہو جائیں اور جب تک تیرے ہاتھوں میں امان کی دستاویز حوالہ نہ کر دی جائے، اس وقت تک برا بر ڈرتارہ اور نذرست ہو، باں شاہی فرمان ملنے پر تجھ کو زیبا ہے کہ مطمئن ہو جائے، جب وہ تجھ کو امان نصیب فرمائے گا تو اس کے پاس تجھ کو بہت کچھ بھلا بیاں نظر آئیں گی، اور جب وہ تجھ کو امان دے گا تو اس کو قرار بھی ہو گا، اس لئے کہ وہ جو کچھ عطا فرماتا ہے اس کو واپس نہیں لیتا، حق تعالیٰ جب کسی بندے کو نوازتا ہے تو اس کو قریب کر لیتا اور پاس بلایتا ہے، اور جب اس پر خوف غالب ہوتا ہے تو اس پر ایسی چیز اقا فرماتا ہے جو خوف کو ڈور کر دیتی ہے، اور اس کے قلب اور باطن کو سکون بخشتی ہے، پس بندہ اور حق تعالیٰ کے درمیان یہ معاملہ رہتا ہے۔

اے نادان! تجھ پر افسوس کر حق تعالیٰ سے رُخ پھیرتا اور اس کو اپنے قلب کی پیٹھ کے پیچھے چھوڑ کر مخلوق کی خدمت میں مشغول ہوتا ہے، اہل اللہ نے حق تعالیٰ کی خدمت کا شغل اختیار کیا تو حق تعالیٰ نے ان کے قلوب کو اپنے قریب کر لیا، اور ان کو اپنی شناخت کر دی، پس وہ اس کو پہچان گئے، ان میں سے جب کوئی حق تعالیٰ کا عارف ہوتا ہے اور اپنے نفس و خواہش اور طبیعت و شیطان کی جنت سے فارغ ہوتا اور ان دشمنوں اور اپنی دنیا سے خلاصی پاتا اور حق تعالیٰ اس کے لئے قرب کا دروازہ کھوں دیتا ہے تو وہ کسی خدمت کا خواہاں ہوتا ہے، اس کو کرتا ہے، پس اس کا ارشاد ہوا ہے کہ اپنے پچھلے رُخ لوٹ اور مخلوق کی خدمت کا شغل اختیار کر اور ان کو ہم تک پہنچنے کا راستہ بتاتا رہ اور خدمت کرتا رہ ہمارے طالبوں اور ہمارے چاہنے والوں کی۔

صاحب! اہل اللہ جس شغل میں ہیں، تم اس سے غافل ہو تو اپنے نفوس کے لئے جو تمہارے دشمن ہیں رات و دن محنت میں مشغول رہ، اپنے ترب عز و جل کو ناراض کرتے اور اپنی بیویوں کو راضی کرتے ہو، میں دیکھتا ہوں کہ تیری سب حرکات و مکنات اور تیر اس اس افکر

نفس اور بیوی پچوں کے لئے ہے اور حق تعالیٰ شانہ سے بالکل بے خبر ہے، مخلوق میں بہت لوگ ہیں اپنی نیبیوں اور پچوں کی خوشی کو حق تعالیٰ کی خوشنودی پر مقدم سمجھتے ہیں، تجھ پر افسوس! تیرا شمار مردوں میں نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ مرد جو اپنی مردگانی میں کامل ہوتا ہے حق تعالیٰ کے سوا کسی دوسرے کے لئے عمل نہیں کرتا، تیرے قلب کی دونوں آنکھیں انہی ہو گیں، تیرے باطن کی صفائی مکدر بن گئی، تو حق تعالیٰ سے محبوب ہو گیا اور تجھے خبر نہیں، اسی لئے ایک بزرگ نے فرمایا ہے کہ:-

وَأَنَّ حَسْرَتَ إِنَّ مُحْبُوبَنِ پَرِ جَنَّ كَوَانِيَا مُحْبُوبٌ ہُوَنَا بَھِي مَعْلُومٌ نَّهِيْسَ۔

تجھ پر افسوس! کہ تیرے ہر یہے میں کافی کا چورا ملا ہوا ہے اور تو اس کو کھائے جاتا ہے اور غلبہ شہوت و قوتِ حرص اور شدتِ ہوس کے سبب اس سے آگاہ نہیں، گھڑی بھر کے بعد وہ تیرے معدے کا نکڑا کر دے گا اور ہلاک ہو جائے گا، تیری ساری مصیبت اپنے مولیٰ سے ڈور جاتے اور غیر اللہ کو اختیار کرنے کی وجہ سے ہے، اگر تو مخلوق کی جانچ کرتا تو ضرور ان کو مبغوض سمجھتا اور ان کے خالق محبوب بناتا، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

جَانِچَ لِمَيْغُوضِ سَمْجَنَنَ لَكَ گَهَ۔

تو جانچے بغیر بغض و محبت رکھتا ہے، جانچنے کے لئے عقل چاہئے اور عقل تیرے پاس ہے نہیں، جانچنے والا قلب ہے اور قلب تجھ کو فھیپ نہیں، قلب ہی چاہتا اور عبرت و نصیحت پکڑتا ہے، حق تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:-

بَيْ شَكَ اسْ قَرَآنَ مِنْ نَصِيحتَ ہے اسْ شَخْصَ کَے لَئِے جِسْ کَے قَلْبَ  
ہووے، وَهُوَ کَانَ لَگَأَكْرَسَنَے۔

بکھور قلب عقل ہی منقلب ہو کر قلب بن جاتی ہے اور قلب باطن بن جاتا ہے اور باطن فنا بن جاتا ہے اور فنا منقلب ہو ہو کر وجود بن جاتی ہے، حضرت آدم اور دیگر انبیاء علیہم السلام میں بھی شہوتیں اور نجتیں موجود تھیں، مگر وہ اپنے نفوس کی مخالفت کرتے اور اپنے رتب عز و جل کی خوشنودی کے خواہاں رہتے تھے، آدم علیہ السلام نے جنت میں رہنے کی حالت میں صرف ایک خواہش کی اور صرف ایک لغزش کھائی، اس کے بعد توہہ کر لی اور پھر کبھی ایسا نہ کیا، حالانکہ ان کی خواہش بھی محمود تھی کیونکہ انہوں نے چاہا کہ کسی طرح حق تعالیٰ

کے پڑوں سے جدانہ ہوں (اور شیطان نے قسمیں کھا کر یقین دلایا تھا کہ اگر ممنوع درخت کا پھل کھالو گے تو سدا یہیں رہو گے) پس خواہش کے مستحسن ہونے کے باوجود محض تدیر میں لغزش کھانے کی جب یہ سراہی تو کیا پوچھنا ان کا جن کی خواہش بھی ذلیل ہے اور تدیر بھی ذلیل، انبیاء علیہم السلام اپنے نفوس اور اپنی شہوت اور اپنی طبائع کی ہمیشہ مخالفت کرتے رہے یہاں تک کہ اپنے نفوس کو مشکتوں میں ڈالنے اور مجاہدوں کی کثرت کے سبب حقیقت کے اعتبار سے فرشتوں سے جالا حق ہو جاتے، انبیاء و مسلمین اور اولیاء اللہ صبر کیا کرتے ہیں، پس تم بھی صبر کرنے میں ان کی موافقت کرو۔

صاحب زادہ! اپنے دشمن کی مار پر صبر کرو بہت جلد وہ آئے گا کہ (اپنے صبر کے صلے میں) تو اس کو مارے گا اور قتل بھی کرے گا اور اس کے سامان پر بھی مال نہیں تھا کہ قبضہ کرے گا اور ان سب کے بعد با دشاد کی طرف سے خلعت و جاگیر (جنت) بھی حاصل کرے گا۔

صاحب زادہ! کوشش کر کہ تجھ سے کسی ایک کو بھی ایذا نہ پہنچے اور یہ کہ ہر شخص کے لئے تیری نیت بخیر ہو، مگر ہاں جس کو ایذا پہنچانے کا شریعت حکم دے رہا ہو، ہاں اس کو ایذا پہنچانا ہی عبادت ہے، صاحبان عقل و شرافت صد یقین کا لفظ صورۃ تو وقوع میں آچکا ہے، انہوں نے اپنے نفوس پر پہلے ہی قیامت کر لی ہے، اپنی ہمتوں سے انہوں نے دُنیا کی طرف سے رُخ پھیر لیا، تصدیق سے پل صراط کو عبور کیا اور اپنے قلب سے چلے یہاں تک کہ جنت کے دروازے پر جا نہ ہرے، وہ لوگ راستے کے پاس کھڑے ہوئے اور کہنے لگے کہ نہ ہم تھا کھائیں گے نہ تھا پیسیں گے، اس لئے کہ کریم تھا نہیں کھایا کرتا، پس دُنیا کی طرف سے اپنے اُلٹے پاؤں لوٹ آؤ کہ لوگوں کو اللہ عز و جل کی طاعت بھی آسان بنادیں جس شخص کا ایمان قوی ہو جاتا ہے اور یقین جم جاتا ہے وہ قیامت کے سارے معاملات جن کی حق تعالیٰ نے خبر دی ہے، قبول کی آنکھوں سے دیکھتا ہے، دیکھتا ہے جنت اور دوزخ کو اور جو کچھ راحتیں اور تکلفیں ان میں ہیں سب کو، وہ دیکھتا ہے صور کو اور اس فرشتے کو جو اس پر تھیں، وہ دیکھتا ہے دُنیا کا زوال اور اہل دُنیا کی دولت و حکومت کے انقلاب کو، وہ دیکھتا ہے تمام چیزوں کو جیسی کہ حقیقت میں وہ ہیں، وہ دیکھتا ہے مخلوق کو گویا کہ وہ قبروں کے

مدفون مُردے ہیں جو جل پھر رہے ہیں، جب قبروں پر اس کا گزر رہتا ہے تو اس کو محسوس ہوتا ہے وہ عذاب و ثواب جو اس کے اندر ہو رہا ہے، وہ دیکھتا ہے قیامت کو اور جو کچھ اس میں ہونے والا ہے، یعنی پیشی اور مخلوق کا ایک جگہ تھہرنا وغیرہ وغیرہ، دیکھتا ہے حق تعالیٰ کی رحمت کو اور اس کے عذاب کو، دیکھتا ہے فرشتوں کو کھڑا ہوا اور انہیا، و مسلمین اور آہدال والیاء کو اپنے اپنے مرتبوں پر، وہ دیکھتا ہے جنتیوں کو کہ ایک دُسرے کے پاس ملنے جانے کو آجاتا ہے ہیں، اور دیکھتا ہے دوزخیوں کو کہ آگ کے اندر ایک دُسرے سے ڈشنا کر رہے ہیں، جس شخص کی نظر صحیح ہو جاتی ہے وہ اپنے سر کی آنکھوں سے مخلوق کو دیکھتا ہے اور اپنے قلب کی آنکھوں سے التدعا، جل کے فعل کو جو مخلوق میں صادر ہو رہا ہے، اس کو نظر آتا ہے حق تعالیٰ کا مخلوق کو حرکت دینا اور سکون دینا، پس یہ نگاہ عمرت ہے (جس سے حق تعالیٰ نے ان کو نوازا ہے) حضرات والیاء اللہ ہی ایسے ہیں کہ جب کسی شخص پر نگاہ ڈالتے ہیں تو دیکھتے ہیں اس کے ظاہر کو اپنے سر کی آنکھ سے۔ جو خدمت کرتا ہے وہ مخدوم بنتا ہے، ان کی یہ حالت تمی کہ جب تقدیر خداوندی ان کے متعلق آتی ہے تو یہ اس کی موافقت کرتے خواہ وہ ان کو خشکی میں لے جائے یا سمندر میں، نرم زمین میں پہنچا دے یا پھر میلی زمین میں، اور میٹھا کھلانے یا کڑوا، یا اس کی موافقت کرتے تھے عزت کے متعلق بھی اور یہ ذلت کے متعلق، تو نگری کے متعلق بھی اور افلام کے متعلق بھی، متدرستی کے متعلق بھی اور یہماری کے متعلق بھی یہ تقدیر کے ساتھ ساتھ چلتے رہے، یہاں تک کہ جب تقدیر نے جان لیا کہ یہ تھک گیا ہے تو خدا کے نزدیک اس کے محترم اور مقرب ہونے کی وجہ سے وہ اتر پڑی اور اپنی جگہ اس کو سوار کر دیا، خود اس کے ہم رکاب بن کر چلی، اس کی خادم بن گئی اور اس کے سامنے واضح سے جھک گئی۔

یہ سب کچھ اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنی طبیعت، اپنی عادت، اپنے شیطان اور نمے ہم نہیں کی مخالفت کی بدولت نصیب ہوا۔ اے میرے اللہ! ہم کو تمام حالتوں میں اپنی تقدیر کی موافقت نصیب فرم اور ہم کو دنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرم، اور بچا مجھ کو دوزخ کے عذاب سے، آمین۔



## باب نمبر ۱۵

## جو غیر اللہ پر اعتماد کرتا ہے، اسے اسی کے حوالے کر دیا جاتا ہے

اے باشندگان بغداد تھا رے اندر نفاق بڑھ گیا اور اخلاص کم ہو گیا، آوال بڑھ گئے بلا اعمال کے، تو قول کے بغیر کسی کام کا نہیں، نہ وہ محبت ہے نہ (قرب حق کا راست)، قول بلا عمل ایسا ہے جیسے مکان بغیر دروازہ، گویا خزانہ ہے جس سے خرچ نہیں کیا جاتا، وہ محض دعویٰ ہے بلا گواہ کے، وہ صورت ہے بلا روح کے، اور بت ہے جس کے ہاتھ پاؤں اور نہ گرفت کی طاقت، تمہارے اعمال کا بڑا حصہ گویا بدن ہے جس میں روح نہیں کیونکہ روح تو اخلاص و توحید اور کتاب اللہ و سنت رسول پر قائم رہنا ہے (اور وہ اکثر اعمال سے نکل چکی ہے)۔ غفلت مت کرو اور حالت کو پلٹو، تاکہ راوی صواب پاؤ، حکم کی تکمیل کرو، ممنوعات سے باز آؤ، اور تقدیر کی موافقت کرو، مخلوق میں چند ہی افراد ہوتے ہیں جن کے قلوب کو انس و مشاہد اور قرب کی شراب پلا دی جاتی ہے کہ ان کو تقدیر اور مصیبتوں کی تکلیفوں کا حس نہیں رہتا، مصیبت کے دن گزر بھی جاتے ہیں اور ان کو خبر بھی نہیں ہوتی، پس وہ اللہ عز وجل کی حمد و شکر کرتے ہیں کہ (الحمد لله) مصیبت کے وقت (شراب انس کی مد ہوشی کے سبب) موجود ہی نہ تھے جو اپنے رتب عز وجل پر اعتراض کرنے کی نوبت آتی، آفات و مصائب الہ اللہ پر بھی ایسی ہی نازل ہوتی ہے جیسی تھی پر، لیکن بعض ان میں وہ ہیں (جن کو حس ہوتا ہے) مگر وہ صبر کرتے ہیں، اور بعض وہ ہیں جو آفات اور ان پر صبر کرنے، دنوں سے (شراب انس کی مد ہوشی کے سبب) غائب ہوتے ہیں، تکلیف کا امان ایمان کی کمزوری اور ایمان کی طفویلیت کے زمانے میں ہوتا ہے، اور جب ایمان نوجوان و قریب بلوغ بن جاتا ہے تو صبر ہوتا ہے، اور اس کے کمال جوانی کو پہنچ جانے کے وقت موافقت

ہوتی ہے اور اس وقت جبکہ وہ (منہما کے) قریب پہنچ جاتا ہے تو مرتبہ رضا حاصل رہتا ہے کہ دیکھنے لگتا ہے اپنے علم سے اپنے رب عز و جل کو اور غیبت و فنا ہوتی ہے اس وقت جبکہ قلب اور باطن (دُنیا سے کوچ کر جائے اور) موجود ہو حق تعالیٰ کے پاس، پس یہ حالت مشاہدہ اور ہم کلامی کی ہے کہ مخلوق کے اعتبار سے اس کا باطن بھی فنا کر دیا جاتا ہے، اور اس کا وجود بھی فنا اور محو کر دیا جاتا ہے اور خالق عز و جل کے پاس موجود ہوتا ہے کہ وہ اس کو منتا اور وہیں اس کو پچھلا ڈالتا ہے، اس کے بعد اگر چاہتا ہے تو اس کو حیات دے کر اٹھا بھاتا ہے اور جب اس کو لوٹانا چاہتا ہے تو وہ نا دیتا ہے کہ اس کے متفرق اور منتشر اشیاء کو اکٹھا فرمائے گا کہ ان کی ہڈیوں اور گوشت اور بالوں کو جمع فرمائے گا، پھر ان میں رو جیں پھونک دینے کا اسرائیل کو حکم دے گا، یہ تو عام مخلوق کے حق میں ہے لیکن اہل اللہ کا (جو فنا سیت کے بعد) دوبارہ زندہ کئے جاتے ہیں، بلہ واسطہ اعادہ فرمائے گا کہ ایک نگاہ ان کو فنا کر دے گی اور ایک نگاہ ان کو پھر پہلی حالت پر لے آئے گی۔ شرط محبت یہ ہے کہ محبوب کے ساتھ نہ تیرے لئے ارادہ باتی رہے اور نہ اس کو دُنیا یا آخرت یا کسی مخلوق سے مشغولیت ہو، اللہ عز و جل کی محبت کوئی آسان بات نہیں ہے کہ ہر کوئی اس کا دعویٰ کرنے لگے، بہت سے لوگ اس کے مدعی ہیں حالانکہ وہ اس سے کوئوں بعید ہیں، اور بہت سے ایسے ہیں جو اس کے مدعی نہیں ہیں اور وہ ان کے پاس موجود ہے، کسی بھی مسلمان کو حیران کیجھو کو حق تعالیٰ کے اسرار ان کے اندر تحریم ریزی کی طرح بکھیر دیئے گئے ہیں، پس کیا پتہ ہے کہ کس کا قلب کب بار آور ہو کروں بن جائے۔ اپنے نقوں میں تواضع اختیار کر۔ اور بندگاں خدا پر تکبر مت گرو، اپنی غفلتوں سے جاگ آٹھو! تم بڑی گہری غفلت میں ہو گویا کہ تم حساب سے فارغ ہو چکے اور پل صراط کو عبور کر چکے اور جنت میں اپنے مکانات دیکھے چکے ہو، کیا نہ کانات تھے بڑے دھوکے کا؟ تم میں سے ہر شخص حق تعالیٰ کی بہت کچھ فرمائی گرچکا ہے مگر نہ ان میں فکر کرتا ہے اور نہ ان سے توبہ کرتا ہے، یوں گمان کئے ہوئے ہے کہ وہ مخصوصیں بھولی برسنی ہو گئیں حالانکہ وہ تمہارے نامہ اعمال میں (اپنے) اوقات کی تاریخوں کے ساتھ کچھی ہوئی ہیں، ان میں سے ہر قسم اور کشیر کا حساب لیا جائے گا، اور سزادی جائے گی، بیدار ہو جاؤ اے غفلت شعaro! آٹھوے سو نے والو! حق تعالیٰ کی رحمت کے سامنے آ جاؤ، جس شخص کی مخصوصیں اور لغزشیں شدید

ہو گئیں، اور وہ ان پر اڑا رہا کہ نہ توبہ کی اور نہ نادم ہوا، پس اگر اس نے معاشرے کی تخلی نہ کی تو (سبھلوکہ) کفر کا قاصد آگئیا۔ اے دُنیا، دُنیا کرنے والے! (جسے) آخرت سے واسطہ نہیں، اور اے مخلوق (کے شیدا)! کہ خالق سے غرض نہیں، تو اگر ذرت ہے تو صرف افلاس سے، اور آرزو ہے تو صرف تو گمری کی، تیرے حال پر افسوس ارزق تقسیم ہو چکا ہے، نہ زیادہ ہو سکتا ہے نہ کم، اور نہ مقدم ہو سکتا ہے نہ مُؤخر، تجھ کو حق تعالیٰ کی ذمہ داری میں شک ہے اور تو حرص ہے اس کی طلب کا جو تیرے مخصوص میں نہیں ہے، تیری حرص نے تجھ کو روک دیا ہے اس کی خدمتوں اور خیر کے جنسوں میں جانے سے، تجھ کو اندیشہ ہے کہ تیرے نفس میں کی آجائے گی اور تیری تجارتیں قیل رہ جائیں گی، تجھ پر افسوس ابھلا جب تو اپنی ماں کے پیٹ میں پچھاتا تو اس وقت تجھ کو کس نے کھانا دیا تھا؟ آج تو اعتماد کر رہا ہے اپنے نفس پر، مخلوق پر، اپنے دیناروں پر، اپنے درہموں پر، اپنی خرید و فروخت پر، اور اپنے شہر کے حاکم پر، ہر وہ چیز جس پر تو اعتماد کرے وہ تیرا معبود ہے، اور ہر وہ شخص جس سے تو خوف کرے یا توقع رکھے وہ تیرا معبود ہے، اور ہر وہ شخص جس پر نفع اور نقصان کے متعلق تیری نظر پرے اور تو یوں نہ کچھے کر حق تعالیٰ ہی اس کے ہاتھوں اسے جاری کرنے والا ہے تو وہ تیرا معبود ہے، عقریب تجھے اپنا انجام نظر آئے گا کہ حق تعالیٰ نے تیری ساعت، تیری بصارت، تیری قوت گرفت، تیرا ماں اور ہر وہ چیز جس پر تو نے اس کو چھوڑ کر اعتماد کیا تھا لے لے گا اور تیرے اور مخلوق کے درمیان قطع تعلق کر دے گا، ان کے قلوب تجھ پر خست بنادے گا۔ کہ ماریں گے اور ترس کھائیں گے) ان کے ہاتھ تیری طرف سے کھینچ لے گا (کہ ایک جب بھی تجھ کو کوئی نہ دے گا) تجھ کو تیرے شغل سے برخاست کر دے گا، تو تجارت بھی نہ ہو سکے گی)، اور تیرے چہرے پر سارے دروازوں کو بند کر دے گا (کہ کہیں مراد پوری ہوتی نظر نہ آئے گی) تجھ کو ذر بذر پھرائے گا اور پھر بھی نہ ایک لقمہ دے گا (ایک ذرہ، اور جب تو اس سے دُعاء لگئے گا کہ (اس حالت کو دو کروے) تو قبول نہ فرمائے گا، یہ سب اس لئے کہ تو نے اس کا شریک گردانا اور اس کے غیر پر اعتماد کیا اور اس کی نعمتیں غیروں سے طلب کیں اور ان سے اس کی معصیوں پر اعتماد حاصل کی، میں اس قسم کے لوگوں میں بہتیروں کے ساتھ ایسا ہوتا ہوا دیکھ پکا ہوں، اور نافرمانوں کے متعلق اکثر یہی طریقہ رہا ہے، باں بعض ان میں سے ایسے

بھی ہوتے ہیں جو توہہ سے تلافی کر لیتے ہیں، پس حق تعالیٰ اس کی توبہ قبول کرتا، پہنگاہ رحمت اس کی طرف دیکھتا اور لطف و کرم کا اس کے ساتھ برداز فرماتا ہے۔ اے اللہ کی مخلوق! توبہ کرو، میرے پاس تمہاری موت اور تمہاری حیات کی ساری خبریں ہیں، جب تمہارے امور کی ابتدا (تمہاری ظاہرداری کے سبب) مجھ پر مشتبہ ہو جاتی ہے تو آنجام کا رتمہاری موت کے وقت مجھ کو اکشاف ہو جاتا ہے (کہ اچھی موت مرا تو مومن ہونا کھل گیا اور نری موت مرا تو منافق ہونا ظاہر ہو گیا)۔ جب تم میں سے کسی کے مال کی اصلیت مجھ پر پوچیدہ ہوئی ہے تو میں اس کے خرچ کا مختصر رہتا ہوں، پس اگر اولاد اور اہل نفقہ میں یا حق تعالیٰ کے فقیروں اور مخلوق کی مصلحتوں میں خرچ ہوا تو میں جان لیتا ہوں کہ اصل مال حلال طریقے سے آیا ہے، اور اگر ان صدیقین پر خرچ ہوا جو حق تعالیٰ کے خواص ہیں تو میں جان لیتا ہوں کہ اصل مال اور اس کی تخلیقیں پر توکل سے ہوئی اور یہ کہ وہ خالص حلال ہے، میں بازاروں میں تمہارے ساتھ نہ تھا مگر حق تعالیٰ نے اس طریقے سے اور نیز ذہرے طریقوں سے تمہارے اموال مجھ پر ظاہر فرمادیئے ہیں (کہ حلال ہیں یا حرام)۔

صاحب زادہ! اس سے بچ کر حق تعالیٰ تیرے قلب میں اپنے غیر کو دیکھے پھر تو ذیل ہو، بچ تو اس سے کہ وہ تیرے قلب میں اپنے غیر کا خوف یا غیر سے توقع یا غیر کی محبت ملاحظہ فرمائے، غیر اللہ سے اپنے قلب کو پاک کرو اور نفع و نقصان کو مت سمجھو مگر اللہ ہی کی طرف سے کہ تم اس گھر میں ہو اور اس کی خیافت میں ہو۔

صاحب زادہ! جو کچھ بھی حسین صورتیں تجھ کو نظر آ رہی ہیں اور ان کو تو محبوب سمجھتا ہے یہ سب ناقص محبت ہے جس پر تجھ کو مزادی جائے گی، صحیح محبت جس میں کبھی تغیر نہ آوے وہ اللہ عز و جل کی محبت ہے، وہی ہے جس کو تو اپنے قلب کی آنکھوں سے دیکھے گا اور وہی ہے صدیقین اور روحانیت والوں کی محبت کہ انہوں نے اس کو محض ایمان سے محبوب نہیں سمجھا (کہ صرف کہنے سے مان لیا ہو) بلکہ ایقان اور معاینے سے سمجھتا ہے کہ ان کے قوب کی آنکھوں سے سارے پردے انہادیے گئے ہیں، پس جو غیب میں تھا وہ ان کو نظر آ گی، اور انہوں نے ایسا نظر و دیکھا جس کی شرح ان سے ہونیں شکتی۔ یا اللہ! ہم وغیراً دری فیت کے ساتھ اپنی محبت نصیب فرما، تمہارے مقوم ان اوقات پر پہنچنے کے لئے دنیا کے پاس

امانت رکھ دیئے گئے ہیں جو حق تعالیٰ کو معلوم ہیں، اور کسی کی طاقت نہیں ہے کہ ان کے مالک کی اجازت آجائے کے وقت ان کو تمہارے خوالے ہونے سے روک سکے، پس وہ مخلوق پر ہنسنے اور ان کی عقولوں پر آواز کستے اور ان کا نماق اڑاتے ہیں (کہ جب ہم خود ہی بالضرور آنے والے ہیں تو ہماری فکر میں دوڑ ڈھوپ کیسی) اور ہنسنے ہیں اس پر بھی جو ایسی چیز طلب کرے جو اس کے مقوم میں نہیں ہے، اور اس پر بھی جو دنیا کا کوئی حصہ حق تعالیٰ کی اجازت کے بغیر طلب کرتے ہیں (کیونکہ قسمت سے زیادہ اور قبل از وقت کسی چیز کا ملنا محال ہے)۔

صاحبوا! اگر تم نے ان کے دروازے سے منہ پھیر لیا اور حق تعالیٰ کے دروازے کی طرف رُخ کر لیا تو وہ خود نکل کر تمہارے چھپے آئیں گے، تم حق تعالیٰ سے عقل مانگو، جب دنیا اولیاء اللہ پر متوجہ ہوتی ہے تو وہ کہتے ہیں کہ جا کسی دوسرے کو دھوکا دو، ہم تجھ سے واقف ہیں، ہم تجھ کو خوب دیکھے چکے ہیں، ہم کو مت آزماؤ کہ ہم تیری حقیقت جان چکے ہیں، اپنے کھوئے دینا کی بھڑک ہم کو مت دکھا کہ تیر اور یہا صرف ظاہری حسن لئے ہوئے ہے، تیرا سگھار لکڑی کے کھوکھلے بت پر ہے، جس میں روح نہیں تو ظاہر حض ہے بل امعنی کے اور فقط دکھاوا ہے بغیر حقیقت کے۔ دیکھنے اور پر کھنے کی چیز تو درحقیقت آخرت ہے، اہل اللہ پر جب دنیا کے عیوب کھل گئے تو وہ اس سے بھاگے اور ان سے متوضش ہو کر جنگلوں، بنوں، دیرانوں، غاروں، جنات اور ان فرشتوں سے مانوس ہوئے جو زمین میں سیاحت کرتے ہیں کہ فرشتے اور جنات اپنی صورتیں بدل کر ان کے پاس آتے ہیں، کسی وقت زاہدوں اور پیچی داڑھیوں والے راہبوں کی صورت میں، اور کبھی جنگلی جانوروں کی شکل میں، غرض جس صورت میں چاہتے ہیں ظاہر ہو جاتے ہیں کیونکہ فرشتوں اور جنات کے نزدیک مختلف شکلیں ایسی ہیں جسے تم میں سے کسی کے پاس مختلف قسم کے کپڑے لئے ہوئے ہوئے ہیں کہ جس کو چاہے پہن لے، مرید جو حق تعالیٰ کی ارادت میں سچا ہوتا ہے اپنی ابتدائی حالت میں مخلوق کے دیکھنے اور ان سے کوئی بات سننے اور دنیا کا ایک ذرہ دیکھنے سے بھی ننگ دل ہوتا ہے، مخلوق میں کسی ایک چیز کو بھی نہیں دیکھ سکتا، اس کا قلب حیران، اس کی عقل گم اور اس کی نگاہ پھرائی ہوئی ہے، وہ برابر اسی حالت میں رہتا ہے، یہاں تک کہ اس کے قلب کے سر

پر رحمت کا ہاتھ آنحضرت ہے، پس اس کو قرار آ جاتا ہے (اس کے بعد) مت بنا رہتا ہے، یہاں تک کہ قریب کی لواس کی ناک میں پہنچتی ہے تب اس کو ہوش آتا ہے اور جب اپنی توحید و اخلاص اور اپنے رتبہ عز و جل کی معرفت اس کے علم اور اس کی محبت میں راخ بن جاتا ہے تو استقامت اور مخلوق کی محباش آتی ہے، اللہ عز و جل کی طرف سے وہ طاقت آتی ہے کہ مخلوق کے بوجہ کلفت کے بغیر اپنے اوپر لا دیتا ہے، ان کا قرب اختیار کرتا اور ان کا طالب بنتا ہے اور اس کا برشغل ان کی مصلحتوں میں مخصر ہو جاتا ہے، (اور بایس ہم) اپنے رتبہ عز و جل سے پلک جھپکنے کے برابر بھی غافل نہیں ہوتا، جو شخص اپنے زہد میں مبتدی ہے کہ بہ تکف زاہد نہ تھا ہے وہ تو مخلوق سے بھاگا کرتا ہے بلکہ ان کا طالب نہ تھا ہے کیونکہ وہ حق تعالیٰ شانہ کو پہچان گیا ہے، وہ نہ کسی چیز سے بھاگے اور نہ خدا کے سوا اسی شے سے ڈرے، مبتدی تو قاسقوں اور نافرمانوں سے بھاگا کرتا ہے، اور متنہی ان کو طلب کیوں نہ کرے کہ ان کی ساری دو اسی کے پاس ہے، اور اسی لئے ایک بزرگ نے فرمایا ہے کہ قاسق کے منہ پر نہیں ہستا مگر عارف، جو شخص حق تعالیٰ کی معرفت میں کامل ہو جاتا ہے، وہ اس تک پہنچانے کے لئے راہبر اور جال بن جاتا ہے کہ اس کے ذریعے مخلوق کا ذینیا کے سمندر میں شکار کیا جاتا ہے (کہ لوگوں کو جرا اچانس کر دی بونے والی دنیا سے باہر نکالتا ہے) اس کو اتنی قوت دی جاتی ہے کہ ایسیں اور اس کے شکر کو بھاگا دیتا اور ان کے ہاتھوں سے مخلوق کو (چھین) لاتا ہے، اے وہ شخص جو جہالت کو لئے ہوئے زاہد بن کر گوشے میں جا بینخا ہے! آگے بڑھ، اور سن کہ میں کہتا ہوں۔ اے ذینا بھر کے زاہدو! آگے بڑھو اپنے ان خلوت خانوں کو دیران کر دو اور میرے قریب آؤ، تم اپنی خلوتوں میں اصل کے بغیر جانیشے ہو، تمہارے ہاتھ میں کچھ بھی نہ آیا، آگے بڑھو حکمت و دلش کے پھل چنو (جو میرے منہ سے جھزر رہے ہیں) اللہ تم پر حمد فرمائے، میں تمہارا آنا اپنی غرض کے لئے نہیں چاہتا بلکہ تمہاری غرض کے لئے چاہتا ہوں۔ صاحب زادہ! تو مشقت اٹھانے کا حاجت مند ہے یہاں تک کہ صنعت کو اچھی طرح سیکھ جائے، جب ہزار مرتبہ بنائے گا اور توڑے گا تب ایسا عمدہ بنائے گا، جس کے توڑنے کی نوبت نہ آئے گی، جب تو بنائے اور توڑنے میں فنا ہو جائے گا تب حق تعالیٰ تیرے لئے وہ عمارت بنائے گا جو بھی نہ فوٹے گی۔

صاحبوا تم کو عقل کب آئے گی؟ جس طرح میں چل رہا ہوں اس کو تم کب پاؤ گے؟ طالبان حق کی (چلاش میں چار طرف) گھومو اور جب وہ تمہارے ہاتھ آ جائیں تو اس کی خدمت کرو اپنے ماں اور جان سے، سچ طالبان حق کے لئے ایک خاص خوشبو ہے، ان کے لئے کھلی علامتیں ہیں جو ان کے چہروں پر دیکھتی ہیں، مگر آفت تمہارے اندر اور تمہاری آنکھ اور تمہاری بیماری سمجھ کے اندر ہے کہ نہ صدیق اور نہ زندیق میں امتیاز کرتے ہو، نہ حلال اور حرام میں، نہ زہرآلودہ اور بغیر زہر کے کھانے میں، نہ مشرک اور موحد میں، نہ مخلص اور منافق میں، نہ نافرمان اور فرمانبردار بندے میں، اور نہ طالبان حق اور طالبانِ خلق میں، ان مشائخ کی خدمت کرو جو علم کے حامل ہیں کہ وہ تم کو تمام چیزوں کی اصل حالت کی پہچان کر دیں گے، حق تعالیٰ سے واقف بننے کی کوشش کرو، کیونکہ جب تم اس سے واقف ہو جاؤ گے تو جملہ مساوا سے واقف ہو جاؤ گے، اس کو پہچانو، اس کے بعد اس سے محبت کرو، جب تم اس کو اپنے سر کی آنکھوں سے نہیں دیکھ سکتے تو اپنے قلوب کی آنکھوں سے دیکھو، جب تم نعمتوں کو اس کی طرف سمجھو گے تو ضرور اس سے محبت بھی کرو گے، نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ حق تعالیٰ سے محبت کرو ان نعمتوں کی وجہ سے جن کو وہ تمہاری غذا بتاتا ہے، اور مجھ سے محبت کرو اس وجہ سے کر اللہ عز و جل مجھ سے محبت فرماتا ہے۔

صاحبوا اس نے اپنی نعمتوں کو تمہاری غذا بتایا جبکہ تم اپنی ماں کے پیٹ میں تھے اور ان سے باہر نکلنے کے بعد بھی پھر تمہیں تدرستیاں، تو تم اور گرفت کی طاقت بخشی، اور تم کو اپنی طاعت نصیب فرمائی اور تم کو مسلمان اور اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا تبع بتایا، پس آپ کی شکرگزاری اور محبت حق تعالیٰ کی شکرگزاری اور محبت کی طرح (ضروری) ہے، جب تم نعمتوں کو اس کی طرف سے سمجھو گے تو مخلوق کی محبت تمہارے قلوب سے جاتی رہے گی (کہ جب کسی سے نفع نہیں تو محبت کیسی؟)۔ حق تعالیٰ کا عارف اس کا محبت اور اپنے قلب کی آنکھوں سے اس کو دیکھنے والا وہ ہے جو سلوک و بدسلوکی سب اسی خدا کی طرف سے سمجھتا ہے کہ مخلوق میں جو کوئی اس کے ساتھ سلوک یا بدسلوکی کرتا ہے اس کی نظر اس کی طرف نہیں رہتی، اگر مخلوق کی طرف سے سلوک ظاہر ہو تو اس کو حق تعالیٰ کے سخن بنا دینے کی وجہ سے سمجھتا ہے، اور اگر ان کی طرف سے بدسلوکی ظاہر ہو تو حق تعالیٰ کے مسلط کر دینے کی وجہ سے سمجھتا

ہے، اس کی نظر مخلوق کی طرف سے خالق کی طرف منتقل ہو جاتی ہے، اور باوجود اس کے شریعت کا حق شریعت کو برادر دنار ہتا ہے اور اس کے حکم کو ساقط نہیں کرتا (کہ بدسلوک کو نصیحت بھی کرتا ہے، اور منعم کا شکر گزار بھی بتاتا ہے)۔ عارف کا قلب ہمیشہ ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہوتا رہتا ہے، یہاں تک کہ مخلوق سے بے رغبتی اور ان کا چھوڑ دینا اور ان سے رُخ پھیر لینا قوت پکڑ لیتا ہے، حق تعالیٰ میں رغبت بڑھ جاتی ہے اور اس پر توکل قوی ہو جاتا ہے، مخلوق سے اشیاء کا لینا اس سے جاتا رہتا ہے، اور مخلوق سے اشیاء کے لیے وقت حق تعالیٰ کے ہاتھ پر لینا باقی رہ جاتا ہے (کہ جس وقت کسی شخص نے کوئی چیزان کو دی تو سمجھتے ہیں کہ جس نے وہی اس نے خدا کو دی اور خدا کے ہاتھ سے ہم نے لی)۔ ان کو وہ عقل بھی جوان کے اور ساری مخلوق کے درمیان مشترک ہے قوی اور موید ہو جاتی ہے، اور ایک دوسری عقل کا اضافہ کیا جاتا ہے اور وہ اللہ عزوجل کی طرف سے خاص عقل ہے۔ اے مخلوق کے محتاج اور اے ان کو شریکِ حیات قرار دینے والے! اذ کہ اسی حالت پر موت نہ آجائے جس میں تو بتلا ہے، پس نہ حق تعالیٰ تیری روح کے لئے اپنا دروازہ کھو لے گا اور نہ اس کی طرف نظر فرمائے گا، کیونکہ وہ ہر ایسے شخص سے جو شرک اور غیر اللہ پر اعتماد کرنے والا ہو سخت نا راض ہے، اس کے بعد آخرت سے عیحدگی اور اس کے بعد مولیٰ کے سوا جملہ اشیاء سے گوشہ نشین بن جانے کو لازم پکڑ، جب تو مولیٰ کے ساتھ خلوٰت خانے میں ہے اور تیرا دل مخلوق کے گھروں میں پڑا ہے کہ ان کے آنے اور نذر انوں کا منتظر ہے، تو تیرا وقت ضائع ہو گیا اور تیرے لئے صورت رہ گئی معنی کے بغیر، اپنے نفس کو ایسی چیز کا اہل مت سمجھ جس کی الہیت تجھ کو حق تعالیٰ نے عطا نہیں فرمائی، اگر تیرے پاس الہیت حق تعالیٰ کی طرف سے نہ آئی ہوگی تو تو اور ساری مخلوق مل کر بھی اس کو نہ لاسکے گا، اور جب تجھ کو باطن صحیح نصیب نہیں اور نہ مساوا اللہ سے خالی ہو جانے والا قلب حاصل ہے (جو اس کی علامت ہے کہ خدا نے تجھ کو خلوٰت کا اہل نہیں بنایا) تو محض خلوٰت تجھ کو مفید نہیں۔ یا اللہ! مجھ کو بھی نفع دے اس کلام سے جو میں کہہ رہا ہوں اور حاضرین کو بھی نفع دے اس سے جو میں کہہ رہا ہوں اور وہ سن رہے ہیں۔

\*\*\*

## باب ۱۶

دُنیا کی طلب اس سے دُور کر دیتی، اور  
 دُنیا سے اعراض قریب کر دیتا ہے<sup>(۱)</sup>

دُنیا حجاب ہے آخرت کے لئے، اور آخرت حجاب ہے دُنیا اور آخرت کے پروردگار سے، اور ساری مخلوق حجاب ہے (اوجمل کرنے والی) خالق عز و جل سے، جب تو کسی شے کے ساتھ دل لگائے گا تو وہ تیرے لئے حجاب بن جائے گی، مخلوق کی طرف، دُنیا کی طرف یا حق تعالیٰ کے سوا کسی اور چیز کی طرف اتفاقات مت کرو، یہاں تک کہ تو اپنے باطن کے قدموں سے اور ماسوی اللہ میں ڈہد کے سچھ ہو جانے سے حق تعالیٰ کے دروازے پر اس طرح نہ پہنچ جاؤ کہ سب سے عریاں اور مجردو ہو، اسی میں تحریر ہو، اسی سے فریاد کر رہا ہو، اسی سے مدعا چاہ رہا ہو، اسی کے علم اور تقدیر کی طرف نظر جائے ہوئے ہو، پس جب تیرے قلب اور تیرے باطن کا وصول محقق ہو جائے اور یہ دونوں اس کی بارگاہ میں داخل ہو جائیں اور وہ تجھ کو متبرک کر لے اور اپنے پاس بلائے اور تجھ کو محبوب بنالے اور قلوب پر تجھ کو حکومت بخشنے اور ان پر تجھ کو افسر قرار دے اور تجھ کو ان کا طبیب بنالے تو اس وقت مخلوق اور دُنیا کی طرف ضرور اتفاقات کر کے اب ان کی جانب تیرا اتفاقات کرنا ان کے حق میں نعمت ہے اور تیرا ان کے ہاتھوں سے دُنیا کا لینا اور انہیں کے ماسکین پر واپس کر دینا اور اس میں سے اپنے مقصوم کا پورا کر لینا عبارت اور طاعت اور سلامتی ہے، جو شخص دُنیا کو اس کی کیفیت سے لے گا تو وہ اس کو ضرر نہیں پہنچائے گی بلکہ یہ اس کے شر سے محفوظ رہے گا اور جو چیزیں اس کے مقصوم میں ہیں اپنے نکدر کی غنوت سے اس کے لئے صاف بن جائے گی، ولایت کی خاص علامت ہے جو اولیاء اللہ کے چہروں پر نمودار ہوتی ہے، اس کو اہل فراست پہچانتے

(۱) بوقت شام بروزہ شنبہ بیانی دار ذی یقudedہ ۱۵۲۵ھ بمقام مدرسہ معمورہ۔

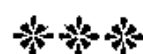
یہ یوں دلایت کی خبر اشرے ہی میں دی جاتی ہے نہ کہ زبان سے، جو شخص فلاح چاہے اس کو چاہئے کہ حق تعالیٰ کے لئے اپنا مال اور اپنی جان خرچ کرے اور اپنے قلب سے مخلوق اور دنیا کو چھوڑ کر ایسا نکل جائے جیسے بال آئے اور دُودھ میں سے نکل جاتا ہے، اور اس طرح آخرت سے نکل جائے اور اس طرح جملہ ماسوی اللہ سے، پس اس وقت تو ہر صاحب حق کو اس کا حق ادا کرے گا، حق تعالیٰ کے زوبرو دنیا اور آخرت کا جتنا حصہ تیرے مقصوم میں ہے اس کو اس طرح کھائے گا کہ تو اس کے آستانے پر کھڑا ہو گا اور دنیا و آخرت دونوں خادم ہی ہوئی تیرے سامنے کھڑی ہوں گی، دنیا میں اپنا مقصوم اس طرح مت کھا کر وہ بیٹھی ہوئی ہو اور تو کھڑا ہو، بلکہ اس کو اس طرح کھا کر تو بیٹھا ہوا اور وہ طباق اپنے سر پر رکھے ہوئے کھڑی ہو، دنیا اس شخص کی خدمت کرتی ہے جو حق تعالیٰ کے دروازے پر کھڑا ہوتا ہے اور جو دنیا کے دروازے پر کھڑا ہوتا ہے اس کو ذلیل کرتی ہے، کہ حق تعالیٰ کے ساتھ عزت اور تو گنگری کے قدم پر، اہل التدریضی ہوئے افلام پر دنیا میں، اور راضی ہوئے آخرت میں اس بات سے کہ وہ اپنے قریب فرمائے، وہ اللہ عز وجل سے بجز اس کی ذات کے کچھ نہ مانگتے، انہوں نے جان لیا کہ دنیا تقسیم کی جا چکی ہے اس لئے وہ اس کی تلاش کو چھوڑ بیٹھے، اور انہوں نے جان لیا کہ آخرت کے درجات اور جنت کی نعمتیں بھی مقصوم ہو چکی ہیں لہذا اس کی طلب اور اس کے لئے عمل کرنے کو بھی انہوں نے چھوڑ دیا، وہ بجز ذات حق کے کچھ بھی نہیں چاہتے، جب وہ جنت میں جائیں گے تو جب تک حق تعالیٰ کی ذات کا نور نہ دیکھ لیں گے اپنی آنکھوں کو کھولیں گے بھی نہیں۔

اے مخاطب! تجدید اور تفسیر کو محبوب سمجھ کیونکہ جس شخص کا قلب مخلوق اور اس باب سے مجرد نہ ہو وہ انبیاء و صدیقین اور صالحین کے راستے پر چل نہیں سکتا، جب تک کہ تھوڑی سی دنیا پر قناعت اور زائد کو تقدیر کے حوالے نہ کر دے، زائد کا طالب مت بن، ورنہ تباہ ہو جائے گی، زائد دنیا جب تیرے اختیار کے بغیر حق تعالیٰ کی طرف سے تیرے پاس آئے گی تو اس میں تو محفوظ رکھا جائے گا۔ حسن بھری رحمۃ اللہ علیہ سے منقول ہے وہ فرمایا کرتے تھے کہ:-

لوگوں کو نصیحت کر اپنے علم اور اپنے کلام سے۔

اے واعظ! لوگوں کو وعظ کر اپنے باطن کی صفائی اور اپنے قلب کے تقوے سے،

اور ان کا واعظ ملت بن اپنے ظاہر گو خوب صورت بنا کر کے تیرا باطن مگر اہوا ہو، حق تعالیٰ نے مومنین کے قلوب میں ان کے پیدا کرنے سے قبل ہی ایمان لکھ دیا ہے، اس کا نام سابقہ اور تقدیر ہے مگر سابقہ کے ساتھ ٹھہر جانا اور اس پر بھروسہ کر لینا (کہ اب ایمان کی فکر و تحصیل کی کیا ضرورت ہے) جائز نہیں ہے بلکہ کوشش اور ہمت کرے اور جہاں تک ہو سکے ایمان اور ایقان کی تحصیل میں جدوجہد کو ختم کر دے، اور حق تعالیٰ شانہ کی خوبیوں اور مہک کے سامنے آوے اور اس کے دروازے پر برابر پڑا رہے، پس ہمارے قلوب کو ایمان کے اکتاب میں کوشش ضرور کرنی چاہئے، پھر کیا عجیب ہے کہ حق تعالیٰ ہم کو سب اور مشقت کے بغیر ایمان بخش دے، تم کو شرم نہیں آتی کہ حق تعالیٰ تو اپنے نفس کے لئے ایسی صفات بیان فرماتا ہے جن کو اپنے لئے پسند کرتا ہے اور تم ان کی تاویلیں کرتے اور ان کو حق تعالیٰ پر روک دیتے ہو (کہ یہ مناسب نہیں) کیا تمہیں سمجھا کئی نہیں ہے جو تمہارے متفقہ میں صحابہ اور تابعین گوئی کر (حق تعالیٰ نے فرمایا "تمہارا ترب عرش پر مستوی ہے" تو انہوں نے اس کو بچائے رکھا کہ) واقعی ہمارے رتب عز و جل عرش پر ہیں (مگر بلا مشاہدہ اور بلا تعطیل اور بلا حسمیت کے)۔ یا اللہ ہم کو رزق دے اور تو فیق بخش اور ہم کو بدعتوں کی ایجاد سے بچا اور ہم کو عطا فرمادیں بھی اور آخرت میں بھی بھلائی اور ہم کو دو زخ کے عذاب سے بچا لے۔



## باب ۱۷

## محفوظ رہتا ہے جو اسے پہچان لے

(کچھ گفتگو کے بعد ایک شخص نے آپ سے سوال کیا کہ "میں اپنے قلب سے دنیا کی محبت کس طرح نکالوں؟" تو آپ نے فرمایا) دنیا و اہل دعیاں میں غور فکر کر کے اپنے بچوں اور صاحبوں کے ساتھ وہ ان پر کیسی چال چلتی ہے، ان کے ساتھ کھلیتی اور ان کو اپنے پیچھے دوڑاتی ہے، اس کے بعد ان کو درجہ بدرجہ ترقی دیتی ہے یہاں تک کہ ان کو بہت سی مخلوق سے اونچا کرتی اور لوگوں کی گردنوں پر ان کو قبضہ دلاتی ہے، اپنے خزانوں اور اپنے عجائب گھر کو ظاہر کرتی رہتی ہے، پس ایسی حالت میں کہ وہ اپنی رفت، اپنے اختیارات اور اپنی خوشی اور دنیا کو اپنا خادم بنا ہوا دیکھ کر مگن ہوتے ہیں کہ دفعہ ان کو پکڑ کر قید کرتی اور دھوکا دے کر اس کو بلندی سے نیچے سردوں کے بل پھینک دیتی ہے کہ وہ نکلے نکلوے اور پارہ پارہ ہو کر ہلاک ہو جاتے ہیں، اور وہ کھڑی ان پر ہنستی ہے اور پھر شیطان اس کے پہلو میں کھڑا ہوا اس کے ساتھ ہوتا ہے، یہ ہے اس کا برتاباد آدم علیہ السلام کے زمانے سے لے کر قیامت تک بہتیرے سلاطین اور بادشاہوں اور تو مگروں کے ساتھ کہ اس طرح اونچا اٹھاتی اور پھر نیچا دکھاتی ہے، اول آگے بڑھاتی ہے، پھر پیچھے ہٹاتی ہے، تو مگر بیٹا تی ہے اور پھر فتیر کر دیتی ہے، پاس بیٹا تی ہے اور پھر ذبح کر دیتی ہے، اور شاذ و نادر ہیں وہ لوگ جو اس سے سالم رہے کہ اس پر غالب آگئے اور وہ ان پر غلبہ نہ پاسکی، ان کی دنیا کے مقابلے میں مدد کی گئی اور وہ اس کے شر سے بچے رہے اور وہ محدودے چند افراد ہیں، پس دنیا کے شر سے وہی بچا رہتا ہے جس نے اس کو پہچان لیا ہو، اور جو دنیا اور اس کی چالوں سے بہت بچتا ہو۔ اے سائل! اگر تو اپنے قلب کی آنکھوں سے دنیا کے عیوب کی جانب نظر کرے گا تو اس و قلب کے باہر نکال سکے گا، اور اگر اس کو دیکھے گا اپنے سر کی آنکھوں سے تو اس کے

عیوب کے بد لے اس کی آرائش کے ساتھ مشغول ہو جائے گا، اور اس کو اپنے قلب سے نکالنے اور اس میں زہد اختیار کرنے پر قادر نہ ہو سکے گا اور جس طرح وہ دوسروں کو قتل کر دے گی۔ اپنے نفس سے جہاد کرتا رہ یہاں تک کہ مطمئن بن جائے، پس جب وہ مطمئن بن جائے گا تو دنیا کے عیوب سے واقف ہو جائے گا اور اس میں زہد بے رغبت بن جائے گا، اور اس کا مطمئن بننا یہ ہے کہ وہ قلب کی بات قبول اور باطن کی موافقت کرنے لگے، اور ان دونوں کا فرمانبردار بن جائے ان احکام میں بھی جن کا یہ دونوں اس کو حکم دیں اور ان ممنوعات میں بھی جسے یہ دونوں اس کو منع کر دیں، اور قانع بن جائے ان دونوں کے ذمیئے ہوئے پر اور جو چیز یہ اس کو نہ دیں اس پر صابر بنا رہے، پس جب وہ مطمئن بن جائے گا تو قلب سے جا ملے گا اور اس کے پاس سکون پائے گا، تقویٰ کا تاج اپنے سر پر اور قرب کی خلعت اپنے بدن پر اس کو نظر آئیں گے۔

صاحبوا ایمان اور تصدیق کو اور اہل اللہ کو جھلانے اور ان سے منازعت کے چھوڑنے کو ضروری سمجھو، تم ان سے منازعت نہ کرو کہ وہ بادشاہ ہیں دنیا میں اور آخرت میں، وہ مالک ہوئے قرب خداوندی کے، پس مالک ہوئے جملہ مساوی کے، حق تعالیٰ نے ان کے قلوب کو غنی بنا دیا اور اپنے قرب اور ساتھ انس اور اپنے انوار و کرامت سے ان کو لبریز کر دیا ہے، ان کو پرانیں ہوتی کہ دنیا کس کے ہاتھ میں جاتی ہے اور کون اس کو کھاتا ہے، اپنے باطن کی آنکھوں کے سامنے رکھتے ہیں، نہ وہ ہلاکت کے خوف سے عبادت کرتے ہیں اور نہ بادشاہت کی طمع میں، اس نے ان کو پیدا فرمایا ہے اپنے لئے اور سدا اپنی صحبت میں رکھنے کے لئے، اور وہ فرماتا ہے ان کو جنہیں تم جانتے نہیں اور وہ جانتا ہے۔" اور جب اس کے پاس کوئی چیز امانت رکھی جاتی ہے وہ خیانت کرتا ہے۔" پس جو شخص ان خصلتوں سے جن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ذکر فرمایا ہے یہی ہو تو وہ شخص یہی ہے نفاق سے، یہی خصلتیں کوئی ہیں اور مومن و منافق کے درمیان مابالفرق ہیں، اس کوئی اور اس آئینے کو لے اور اس میں اپنے قلب کا منہ دیکھ پھر غور کر کہ آیا تو مومن ہے یا منافق؟ اور موحد ہے یا مشرک؟ ہماری دنیا فتنہ اور مشکلہ ہے بجز اس مقدار کے جو آخرت کے لئے اچھی نیت سے لی جائے۔ دنیا میں تصرف کرنے کے متعلق جب نیت ذرست ہوتی ہے تو وہ آخرت ہی بن

جالی ہے، ہر وہ نعمت جو حق تعالیٰ کے شکر سے خالی ہو وہ نعمت ہے حق تعالیٰ کی نعمتوں کو اس کے شکر سے مقید کرلو (کہ شکرگزار ہونے کے تو وہ جان سکیں گے) حق تعالیٰ کی شکرگزاری کے وہ جز ہیں، ایک یہ کہ ان نعمتوں سے طاعتوں پر اعانت چاہی جائے اور حاجت مندوں کی غم خواری و مدد ہو، اور دو میہ کہ نعمتوں کے بخشے والے خدا کے لئے ان نعمتوں کا اعتراف کرے اور نازل فرمائے والے یعنی حق کا شکر ادا کرے۔ ایک بزرگ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-

ہر وہ چیز جو تجھ کو حق تعالیٰ سے غافل بنا کر اپنے ساتھ مشغول کرے وہ  
تیرے لئے منہوس ہے۔

اگر اللہ کا ذکر بھی تجھ کو اس سے مشغول بنائے تو وہ تیرے لئے منہوس ہے، اور نماز، روزہ، حج اور تمام افعال خیر تیرے لئے منہوس ہیں اگر وہ تجھ کو اس سے مشغول بنائیں، اور جب اس کی نعمتیں تجھ کو اس کی طرف سے غافل و مشغول بنا گیں تو وہ بھی تیرے لئے منہوس ہیں، تو نے اس کی نعمتوں کا مقابلہ کیا معصیتوں سے، اور مہمات میں دوسروں کی طرف رجوع کرنے سے واقعی جھوٹ اور نفاق جگہ پکڑ گیا حرکات و سکنات اور صورت و معنی تیری رات میں بھی اور تیرے دن میں بھی ہیں، بے شک شیطان کا حیلہ تیرے اور پر جل گیا، اس نے جھوٹ اور بدآغا میلوں کو تیری نظر میں آراستہ کر دکھایا ہے، تو جھوٹ بولتا ہے یہاں تک کہ اپنی نماز میں بھی (اس سے نہیں چوکتا) کیونکہ زبان سے کہتا ہے ”اللہ اکبر“ (کہ اللہ سب سے بڑا ہے) اور جھوٹ کہتا ہے، کیونکہ تیرے قلب میں دوسرا معبود موجود ہے، ہر وہ چیز جس پر تو اعتماد کرتا ہے تیرا معبود ہے، اور ہر وہ شے جس سے تو خوف کرے یا آرزو رکھے وہ تیرا معبود ہے، تیرا قلب تیری زبان کے متوافق نہیں اور تیرا فعل تیرے قول کی موافقت نہیں کرتا، ”اللہ اکبر“ اپنے قلب سے ایک ہزار مرتبہ کہہ اور اپنی زبان سے ایک مرتبہ تجھے شرم نہیں آتی کہ زبان سے کہتا ہے ”اللہ اکبر“ (کہ کوئی معبود نہیں بخیز اللہ کے) حالانکہ تیرے لئے اس کے علاوہ ہزار معبود ہیں، جس حال میں تو بتلا ہے اللہ عز و جل کے حضور میں سب سے توبہ کر۔ اے وہ شخص جو علم پڑھاتا ہے اک عمل چھوڑ کے صرف علم کے نام پر قناعت کر جیتا ہے، یہ تجھ کو نافع نہ ہوگا۔ جب تو نے کہا کہ ”میں عالم ہوں“ توبہ شک تونے

جھوٹ بولا، تو اپنے نفس کے نئے اس بات پر کس طرح راضی ہو گیا کہ وہ سروں کو حکم دے ایسی باتوں کا جس پر خود عمل نہ کرے، حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-

کیوں کہتے ہو ایسی بات جس کو خود کرتے نہیں؟

تجھ پر افسوس کر لوگوں کو حکم کرتا ہے سچ بولنے کا اور خود جھوٹ بولتا ہے، ان کو حکم کرتا ہے توحید کا اور خود مشرک بنا ہوا ہے، ان کو حکم کرتا ہے اخلاص کا اور خود بیا کار منافق بنا ہوا ہے، ان کو حکم کرتا ہے محسنوں کے چھوڑنے کا اور خود ان کا مرتکب ہوتا ہے، تیری آنکھوں سے شرم اٹھ گئی، اگر تیرے پاس ایمان ہوتا تو ضرور تجوہ کو شرم آتی، نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

حیا ایمان کا جز ہے۔

اور تیرے پاس شایمان ہے نہ یقین اور نہ امانت داری، تو نے خیانت کی ہے علم کی، پس تیری امانت داری جاتی رہی اور یہ اللہ کے یہاں سخت خیانت کرنے والا لکھا گیا۔ میں تیرے لئے بجز توبہ اور اس پر قائم رہنے کے اور کوئی دو انسیں پاتا۔ جس شخص کا ایمان اللہ عز و جل اور اس کی تقدیر پر صحیح ہو جاتا ہے، وہ اپنے جملہ امور کو اس کے پرداز کر دیتا ہے اور ان میں کسی و بھی شریک قرار نہیں دیتا، تو مخلوق اور اسباب کو شریک مت قرار دے اور نہ خدا کو چھوڑے ان کی قید میں، پس جب مومن کی حالت اس میں تحقق ہو جاتی ہے تو حق تعالیٰ اس کو جملہ حاتموں میں آفتوں سے محفوظ رکھتا ہے، اس کے بعد وہ درجہ ایمان سے درجہ ایقان کی طرف منتقل ہو جاتا ہے، پھر اس کو ولایت بدیلہ (جو ابدال کا تمغہ امتیاز ہے، نصیب) ہوتی ہے، اس کے بعد ولایت غیریہ آتی ہے اور با اوقات ساری حاتموں کے آخر میں ولایت قطبیہ حاصل ہوتی ہے (جونا م ہے نیابت نبوی کا اور سرداری ہے جملہ اولیائے زمانہ کی) کہ اس کے ذریعے سے حق تعالیٰ اپنی ساری مخلوق یعنی جن و انس اور ملائکہ اور واحہ پر فخر فرماتا ہے، اس کو آگے بڑھاتا ہے، اپنا مقرب بناتا اور اپنی مخلوق کا سرپرست قرار دیتا، ان کا بادشاہ گردانہ اور ان پر اختیار بخشتا ہے، خود بھی اس کو محظوظ کا بھتتا اور اپنی مخلوق کا بھی اس کو محظوظ بنا دیتا ہے، اور اس سبب کی بنیاد پر اہمدا، حق تعالیٰ اور اس کے پیغمبروں پر ایمان لانا، اور خدا اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت پر عمل کرنا اور اس کے بعد عمل میں اخلاص

پیدا ہرنا، اور کہاں ایمان کے ساتھ قلب کا توحید میں مشکل ہونا ہے، موسیٰ من قہ ہو جاتا ہے اپنی ذات سے، اپنے عمل سے اور جملہ ماسوی اللہ سے، پس وہ اعمال کرتا ہے مگر ان سے نیک ہوتا ہے، وہ ساری مخلوق کو حق تعالیٰ کے ایک جانب بٹھا کر اپنے نفس کے مجاہدے میں مشغول رہتا ہے یہاں تک کہ حق تعالیٰ اس کو اپنے راستے کی ہدایت فرمادیتا ہے۔ حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

جو لوگ مجاہدہ کرتے ہیں ہماری طلب میں، ان کو ضرور ہدایت دیتے ہیں اپنے راستوں کی۔

بندے کا قلب جب اپنے پروردگار تک وصول پا لیتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو اپنے ساتھ مشغول ہنا کر مخلوق سے بے پرواہ نہ دیتا ہے، اور اپنے بندوں کے قلوب پر قبضہ بخشا ہے، پس وہ مرید و طالبین کا کعبہ بن جاتا ہے۔

صاحب حق تعالیٰ کی تدبیر پر راضی ہو کر تمام اشیاء میں بے رغبت بن جاؤ، وہ ان کو اپنی تقدیر کے ہاتھ آلتا پلتارہتا ہے، پھر جب لوگ اس کی موافقت کرتے ہیں تو ان کو منتقل فرمایتا ہے اپنی قدرت کی جانب (کہ اذل بواسطہ اسباب ملتا ہا، اور اب محض قدرت سے سب کچھ عطا فرماتا ہے)۔ پس مبارک ہواں کو جس نے تقدیر کی موافقت کی اور تقدیر لکھنے والے کے فعل (اور ظہور) کا منتظر ہا، تقدیر پر عمل کیا اور تقدیر کے ساتھ چلا اور تو جس نصیب ہونے کی نعمت کا ناشکر گزارہ بناء، اور خالق کی تقدیر کی نعمت کی علامت، اس کی رحمت، اس کا قرب اور اس کے سبب اس کی ساری مخلوق سے استغاثا حاصل ہو جاتا ہے، بندے کا قلب جب اپنے پروردگار جل جلالہ تک وصول پا لیتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو اپنے ساتھ مشغول ہنا کر مخلوق سے بے پرواہ دیتا، اپنا قرب نصیب فرماتا، صاحب اختیار اور باوشاہ بنادیتا اور اس سے ارشاد فرماتا ہے کہ:-

بے شک آج تو ہمارے نزدیک صاحب مرتبہ امانت دار ہے۔

جس کو اپنے ملک میں خلیفہ بنادیتا ہے جس طرح شاہ مصر (ریا ولید نے) یوسف غنیہ الاسلام کو اپنا خلیفہ بنایا اور اپنے ملکی معاملات ان کے جوابے کے اور اپنے نوکر چاکر، اپنے ملک کا انتقام اور اس کے وسائل ان کی سپردگی میں دے کر اپنے خزانوں کا ان کو ایمن مقرر

کیا، اس طرح جب قلب صحیح ہو جاتا ہے اور اس کی شرافت اور ماسوی اللہ سے طہارت حاصل ہو جاتی ہے تو حق تعالیٰ اس کو اپنے بندوں کے قلوب پر قبضہ بخشا ہے اور اپنی ملکیت یعنی دنیا و آخرت پر اس کو اختیار عطا کر دیتا ہے، پس وہ مریدین و طالبین کا کعبہ بن جاتا ہے کہ آفاق ارض سے سب اس کی طرف جو قبیح چیز آتے ہیں، اس کا طریقہ علم دین کا سیکھنا اور علم ظاہر پر عمل کرنا ہے، حق تعالیٰ کی طاعت سے کسل مندا اور بے کار پڑے رہنے کا خوگرست بن گے وہ تجھ کو بہتلا نے عذاب کر دے گی، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

بندہ جب عمل میں کوتا ہی کرتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو فکر میں بہتلا کر دیتا ہے۔

ان چیزوں کے فکر میں بہتلا کرتا ہے جو اس کے مقوم میں نہیں، اس کو بہتلا کرتا ہے اہل دعیاں کے فکر میں، بی بی بچوں کی تکلیف میں، میشیت کے اندر منافع کی کمی میں، اولاد کے نافرمان بن جانے اور بیوی کے ساتھ باہم نفرت ہو جانے میں، وہ جدھر بھی جاتا ہے خھو کر کھاتا ہے، یہ سب سزا ہے حق تعالیٰ کی طاعت میں کوتا ہی کرنے کی اور اس کو چھوڑ کر دنیا اور خلق کے ساتھ مشغول ہونے کی۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-

اللہ تم کو سزا دے گریا کرے گا اگر تم شکر گز ار بنا اور ایمان لے آؤ۔

اور کسی کو جائز نہیں گے اس کی قضا و قدر سے اس پر جھٹ لانے لگے (کہ جب ہماری تقدیر میں یہی لکھا ہے تو ہم اس کے کرنے میں محدود ہیں) کیونکہ اس کو ہر قسم کے تصرف اور حکم کا اختیار ہے (جو وہ کرے) اس کی اس سے پوچھنیں ہو گی اور دوسروں سے پوچھ ہو گی۔ تجھ پر افسوس! حق تعالیٰ سے (غافل رہ کر) اپنے نفس اور اپنے بال بچوں کے ساتھ کب تک مشغول رہے گا؟ ایک بزرگ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-

جب حیرالزکا چھوارے کی گھلیلوں کا چلنا سیکھ جائے تو اس کی طرف سے توجہ ہٹا لے اور خود اپنے خدا نے عز و جل کے ساتھ مشغول ہو جا۔

اس کا مطلب یہ ہے کہ جب بچے سیکھنے لگے کہ چھوانے کی گھلیاں بھی کسی کام آیا

کرتی ہیں اور ان سے بھی حاصل ہو سکتے ہیں تو (سبھلو) کروہ (معاشر حاصل کرنا) سمجھا گیا کہ اپنی ذات کے لئے خود مشقت اٹھا کے گا، پس اب تو اپنا وقت اس پر مشقت اٹھانے میں سوت خالع کر، اس لئے کہ تیری حاجت نہیں رہی، اپنی اولاد کو کسی قسم کی صفت سکھا دے اور فارغ ہوگر اللہ کی عبادت میں مشغول ہو جا، کیونکہ یہوی بچے اللہ کے سامنے تیرے پکھ بھی کام نہ آئیں گے، اتنی مقدار پر جس کے بغیر چارہ نہ ہو قاتعہ کرنا، اپنے نفس پر بھی لازم کر اور اپنے یہوی پھول پر بھی، اس کے بعد تو اور وہ سب اپنے مولا کی عبادت کے لئے قارغ ہو جاؤ، پھر اگر غیب میں تمہارے رزق کی فراخی (مقدار) ہو گی تو وہ اپنے وقت مقرر پر عند اللہ خود ہی آجائے گی کہ تو اس کو خدا کی طرف سے سمجھے گا اور (اسباب کو محض واسطہ عطا نے الی جان کر) شرک بالحق سے بچا رہے گا، اور اگر تقدیر میں تیرے لئے فراخی نہ ہو گی تو ضرور اپنے سوال اور تفہیم اور ذلت اور توہہ کے قدموں پر چل کر اپنے رب کے سامنے حاضر ہوتا ہے، پس اگر وہ اس کی مراد عطا فرمادیتا ہے تو وہ اس کا شکریہ ادا کرتا ہے، عطا پر اگر عطا نہیں فرماتا تو اعتراف و منازعہ کے بغیر اس کی مشیت پر صابر بنا رہتا ہے، وہ اپنے دین اور ریا و فناق اور طمع کے ذریعے سے تو گری کا خواہاں نہیں بنتا، جیسا کہ اے منافق! تو ہنا ہوا ہے، ریا اور فناق اور نافرمانیاں فقر و ذلت اور حق تعالیٰ کے دروازے سے ڈکھ ملنے کا سبب ہے، ریا کار منافق دُنیا لیا کرتا ہے اپنے دین کے ذریعے سے، اور باوجود نہ امکن ہونے کے نیکوکی صورت بنا کر کے ان جیسی باتیں بناتا اور ان کا سال بیس پہنچتا ہے حالانکہ ان جیسے کام نہیں کرتا، ان کی طرف منسوب ہونے کا دعویٰ کرتا ہے حالانکہ اس کی (بداعمالی کے سبب) ان کی طرف نسبت نہیں ہے، تیرا "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہنا ایک دعویٰ ہے، اور اللہ پر توکل اور اس پر بھروسہ رکھنا اور اپنے قلب کو غیر اللہ سے ہنالینا گواہ ہیں (پس جب گواہ نہیں تو دعویٰ توحید و ایمان جھوٹا ہے)۔

اے جھوٹو! بچ بھو، اور اے اپنے آقا سے بھاگنے والو! الوٹ آؤ، اپنے دلوں سے اللہ کے دروازے کا قصد کرو اور (دہاں پہنچ کر) صلح اور معدالت کرو، تو بحالت ایمان جو پکھ دُنیا لے گا پا جا زت شرع لے گا، مع کتاب و سنت کی گواہی کے (کہ اقل شرعاً حلال ہونا حقیق کرے گا اور پھر حکم خداوندی کا بھی منتظر ہے گا)، اور جب بدیلت و قضیت کی حالت

ہوگی (جو عامہ ولایت سے بالا اور ابدال و اقطاب کے درجے ہیں) تو اللہ عز و جل کے فعل سے لے گا کہ ساری چیزوں کو اس کے خواہ کر دے گا اور وہی کھلانے گا تو کھانے گا (کہ افتخیار ہو گا نہ انتظار)۔

صاحب زادہ! تجھے شرم نہیں آتی، اپنے نفس پر روکت تو را و صواب اور توفیق سے محروم ہو گیا، تجھے شرم نہیں آتی آج فرمانبردار بنتا ہے اور کل کونا فرمان (بن جاتا ہے)، آج مخلص اور کل کو مشرک (اس تکون اور منزل کا گیا مکانا ہے)۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جس شخص کے دو دن مساوی ہوں (کہ ترقی نہیں کی بلکہ جس درجے پر کل تھا اسی پر آج رہا) تو وہ نقصان میں ہے، اور جس کا گزر رہا ہو اون آج سے بہتر رہا تو وہ بد نصیب ہے (کہ بجاے ترقی کے زوپر تزلیل ہے)۔

صاحب زادہ! تجھے کچھ نہیں ہو سکتا اور تیرے کے بغیر چارہ نہیں، پس کوشش تو کر، مدد کرنا حق تعالیٰ کا کام ہے، اس سمندر (ذیلا) میں جس کے اندر تو ہے ہاتھ پاؤں ضرور چلا، موجیں تجھ کو اٹھا کر اور پلٹے وے دلا کر کنارے تک لے آئیں گی، تیرا کام دعا مانگنا ہے اور قبول کرنا اس کا کام، تیرا کام سمجھ کرنا ہے اور توفیق دینا اس کا کام ہے، تیرا کام (معصیوں کا) چھوڑنا ہے اور بچائے رکھنا اس کا کام ہے، تو اس کی طلب میں سچا بن جا، یقیناً وہ تجھ کو اپنے قریب کا دروازہ و کھلا دے گا، تو دیکھے گا کہاں اس کی رحمت کا ہاتھ تیری طرف دراز ہو گیا اور اس کا لطف و کرم اور اس کی محبت تیری مشتاق بی ہوئی ہیں، اور یہی اہل اللہ کا غایت مقصود ہے۔

اے نفوس اور معصیوں اور خواہشوں اور شیاطین کے بندو! میں تمہارا کیا بناوں، میرے پاس تھی حق ہے، مغز در مغز، صفائی در صفائی، توڑنا جوڑنا، یعنی توڑنا ماسوی اللہ سے اور جوڑنا اللہ سے۔

اے منافقو! اور اے مدعاو! اے جھوٹو! میں تمہاری ہوں گا قائل نہیں ہوں (کہ لحاظ کے سبب بواہوں کہنے کی جرأت نہ کرسوں) اور تم سے شرماؤں کیوں؟ حالانکہ تم نہیں شرماتے اپنے حق تعالیٰ سے، اس کے زور پر بے حیائیاں کرتے، خلوتوں میں معصیت

کرتے ہو (حالانکہ خدا اور فرشتے دیکھ رہے ہیں)۔ میرے پاس صدق ہے کہ اس سے ہر کافر و کذاب و منافق کا سر قطع کرتا ہوں جونہ تو بے کرتا ہے اور نہ اپنی تو بے اور محدث کے پاؤں سے اپنے رب کی طرف لوٹتا ہے۔ ایک بزرگ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-

صدق اللہ کی تلوار ہے اس کی زمین میں کہ جس کے سر پر رکھی جاتی ہے اس کو کاٹ دالتی ہے۔

میرا کہنا مانو کہ تمہارا خیر خواہ ہوں، تم کو چاہتا ہوں، تمہارے لفغ کے لئے میں تم سے مردہ ہوں (کہ کوئی واسطہ نہیں رکھتا)، اور زندہ ہوں حق تعالیٰ کے ساتھ۔ جس نے میری پچی صحبت اختیار کی وہ مستغتی اور با مراد ہوا، اور جس نے مجھ کو جھٹلایا اور میری صحبت میں جھوٹا ہوا وہ محروم اور دُنیا و آخرت میں سزا یاب ہوا۔ حق تعالیٰ کے ساتھ منازعت اور اس پر اعتراض کا ترک کرنا اور اس کی تدبیر پر راضی ہونا معرفتِ الہی چاہتا ہے، تو اس کی تدبیر و تقدیر پر راضی ہو جا اور اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنی طبیعت اور ارادے کو تدبیر تقدیر کے بارے میں خدا کا شریک مت بننا (کہ ان کی بتائی ہوئی تدبیر پر اعتماد کرنے لگے)۔

اے تند رستو! اور اے اعمال سے بے فکر ہو جانے والو! حق تعالیٰ سے تمہارا کیا کچھ ضائع ہو رہا ہے، اگر تمہارے دل اس سے آگاہ ہو جائیں تو تم کو بڑی حسرت و پیشہ اتی ہوگی۔ اے صاحبو! انقدر بہب تم مرنے والے ہو، رو دو اپنے نفوس پر اس سے پہنچے کہ ذہرے تم پر رو گیں، تمہارے لئے اتنے گناہ ہیں کہ اوپر تلے چڑھ گئے اور انعام مہم ہے (کچھ پتہ نہیں کہ تو بکی تو فیض ہوگی یا نہیں)۔ تمہارے دل دُنیا کی محبت اور حرص کے مرض میں بہلا جیں، ان کا محفوظ رہنا اس کرو، زہد اور ترکِ دُنیا اور حق تعالیٰ کی طرف توجہ کرنے سے اصل دین کا محفوظ رہنا اس اعمال ہے، اور اعمال صالح اس کے منافع ہیں، جو چیز تجھ کو سرکش بنائے اس کی فکر آخرت میں دُوبارہ تھا ہے، اس کا حلal حساب ہے (قیامت میں پوچھا جائے گا کہ اس کے معاوضے میں کیسی عمل کئے) اور حرام عذاب ہے (کہ کیوں حکایا) تم میں بہت ساروں نے حساب کو بھلاہی دیا (اس لئے ہر وقت ہنسنے اور جو چاہے کھاتے پیتے رہتے ہو)۔

صاحبِ زادہ! جب دُنیا کی کوئی چیز تیرے سامنے آوے اور تو اپنے دل کو اس سے منقطع دیکھے تو اس کو ترک کر مگر تیرے پاس دل ہی نہیں (پھر کسی شے سے منقطع ہو تو کون

ہو) تو تو سرتاپا نفس اور طبیعت اور خواہش ہے، اہل دل کی صحبت اختیار کرتا کہ تو بھی صاحب دل ہو جائے، تیرے لئے ضرورت ہے شیخ کی جو سمجھدار اور حکم خداوندی کی تعمیل کرنے والا ہو کہ تجھ کو مہذب بنائے، علم پڑھائے اور نصیحت کرے، اے وہ شخص جس نے (آخرت کو جو) کوئی چیز تھی (ذیما کے) بد لے میں نجع ڈالا اور ناچیز کو خرید لیا، جس کے بد لے میں تو نے خرید لیا ذینما کو آخرت کے بد لے، تو ہوس در ہوں ہے، عدم در عدم ہے، جہل در جہل ہے، کھاتا ہے جیسے چوپائے کھایا کرتے ہیں کہ نہ تحقیق ہے نہ تفییش، نہ پوچھ گچھ ہے نہ کوئی نیت نہ (حکم کا انتظار) اور نہ فعل کا۔ بندہ مومن کھاتا ہے شریعت سے مباح کی تحقیق کر کے اور ولی کو کھانے کا قلب کے ذریعے حکم ہوتا ہے، (وہ کھاتا ہے) اور ممانعت کی جاتی ہے (تو وہ رُک جاتا ہے)، اور ابدال (کھانے اور نہ کھانے میں سے) کسی چیز کا بھی اہتمام نہیں کرتے بلکہ خود چیزیں ان میں اپنا اثر کرتی ہیں اور وہ اپنے رتب عز و جل کی معیت میں ان سے غائب اور اس میں فتا ہوتے، پس ولی قائم ہے حکم کے ساتھ اور ابدال مسلوب الاختیار ہیں، اور یہ سب کچھ حدود شریعت کو محفوظ رکھ کر ہے جو شخص اپنے وجود اور مخلوق سے فتا ہو جاتا وہ حدود شریعت کو محفوظ رکھتا ہے اور اس کے بعد قدرت کے سمندر میں چلتا ہے (اے قدرت والے! میری دست گیری فرما) پس اس کی موجیں کبھی اس کو اپر آئتی ہیں اور کبھی نیچے بھاتی ہیں، کبھی ساحل پر لاؤ اتی ہیں اور کبھی منجدہار میں گرتی ہیں (مگر وہ ان تصرفاتِ خداوندی اور انقلابات کے امتحان میں صابر و ساکت بنا رہتا ہے) وہ اصحابِ کہف جیسا ہو جاتا ہے جن کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

ہم ان کو ادلتے بدلتے رہتے ہیں وہ بھی طرف اور باعیں طرف

ان کے لئے نہ عقل ہے، نہ تدبیر اور نہ حس، وہ لطف اور قرب کے مکان میں ظاہر اور باطن آنکھیں اور کئے ہوئے ہیں، پس اس طرح مقرب بندے نے بھی اپنے قلب کی آنکھوں کو ماسوی اللہ سے بند کر لیا، پس وہ نہیں دیکھتا مگر اسی کے لئے، اور نہیں سنتا مگر اسی کی بات کو۔ اے میرے اللہ! ہم کو فنا کرائے ماسوی سے اور موجود کرائے اپنے ساتھ اور ہم کو عطا فرماؤ نیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی اور پچاہم کو دوزخ کے عذاب سے۔

\* \* \*

## باب نمبر ۱۶

اگر تم اس کو نہیں دیکھتے تو وہ تم کو ضرور دیکھ رہا ہے<sup>(۱)</sup>

جتاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم روایت ہے آیہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
ان قلوب پر بھی زنگ آ جاتا ہے، اور قرآن پڑھنا، موت اور عظیم کی  
مخلسوں میں حاضر ہونا ان کی صیقل ہے۔

قلب زنگ آ لود ہوتا ہے، پس اگر کسی صاحب نے اس کا تدارک کر لیا جس طرح  
کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے تو بہتر ہے ورنہ وہ زنگ سیاہی بن جاتا ہے اور  
قلب سیاہ ہو جاتا ہے، نور سے ذور ہو جانے کے سبب کالا پڑھاتا ہے دنیا کو محظوظ نہیں اور  
تقوے کے بغیر (اندھا بن کر) اس پر گرنے کی وجہ سے کیونکہ دنیا کی محبت جس قلب میں<sup>۱</sup>  
جنگ پکڑ جاتی ہے اس کا تقویٰ جاتا رہتا ہے اور وہ دنیا جمع کرنے لگتا ہے خواہ حلال سے ہو یا  
حرام سے، اس کے جمع کرنے میں اس کی تمیز اٹھ جاتی ہے اور حق تعالیٰ سے اور اس کے  
ملاحظہ سے شرما نا زائل ہو جاتا ہے۔

صاحب اپنے نبی کے ارشاد کو قبول کرو اور اپنے دلوں کا زنگ اس دوائے جو آپ  
صلی اللہ علیہ وسلم نے تم پر ظاہر کر دی ہے، صاف کرلو، اگر تم میں کسی شخص کو کوئی مرض لاحق  
ہو جائے اور کوئی طبیب اس کی دوا بتائے تو جب تک اس کا استعمال نہیں کر لیتے زندگی دو بھر  
پڑ جاتی ہے (پھر قلب کے مرض میں پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی دوا کے استعمال سے  
بے پرواہی کیوں ہے؟)۔ اور اپنی جلوتوں میں اپنے رتب عز و جل کا مراقبہ رکھو، اس کو اپنا  
نصب ایعنی پناہوکہ گویا تم اس کو دیکھ رہے ہو، کیونکہ اگر تم اس کو نہیں دیکھتے تو وہ تم کو دیکھ رہا  
ہے (پس اس کا ہر وقت تم کو دیکھتے رہنے کا دل سے دھیان رکھنا ہی مراقبہ ہے)۔

(۱) بوقت صبح بروز جمعہ بتاریخ ۱۲ مردی الحجہ ۱۴۴۵ھ مقام مدرسہ معسورہ۔

ذاکر وہی ہے جو اپنے قلب سے اللہ کا ذکر کرے، اور جو قلب سے ذکر نہ کرے وہ ذاکر نہیں، زبان تو قلب کی غلام اور خادم ہے (ارے اعتبار تو آقا کا ہے نہ کہ غلام کا)۔ وعظ کے سنت پر مداومت کر کیونکہ قلب وعظ کے سنت سے جب غیر حاضر بنے گلتا ہے تو انہا بین جاتا ہے، تو پر کی حقیقت یہ ہے کہ ساری بھلائی دو باتوں کے اندر ہے، یعنی حق تعالیٰ کے حکم کی عظمت کو ظوہر کرنا، اور جو نہ رکھے وہ اللہ سے ڈور ہے، حق تعالیٰ نے موئی علیہ السلام کے پاس وحی نبیحی کہ ”رحم کر، تاکہ میں تجھ پر رحم کروں، میں بڑا رحم ہوں، جو رحم کرتا ہے (میری حقوق پر) میں اس پر رحم کرتا ہوں اور اس کو اپنی جنت میں داخل کر لیتا ہوں۔“ پس مبارک ہو رحم کرنے والوں کو، تمہاری تو عمر اس قصے میں برباد ہوئی کہ انہوں نے یہ کھایا اور ہم نے یہ کھایا، انہوں نے یہ پیا اور ہم نے یہ پہنا اور ہم نے یہ پہنا، انہوں نے اتنا جمع کیا اور ہم نے اتنا جمع کیا، جو شخص فلاح چاہے اس کو چاہئے کہ اپنے نفس کو محترمات اور شبہات اور خواہشات سے روکے اور حق تعالیٰ کے حکم کو بجالائے، اور ممنوعات سے باز رہئے اور اس کی تقدیر کی موافقت کرنے پر جمار ہے، اہل اللہ حق تعالیٰ کی معیت میں صابر بنے رہے اور خدا سے صبر نہ کر سکے، انہوں نے صبر کیا اور اس کے لئے اور اسی کے متعلق انہوں نے صبر کیا تاکہ اس کی معیت نصیب ہو، اور طالب بنے تاکہ اس کا قربان کو حاصل ہو جائے، وہ اپنے نفسوں اور اپنی خواہشوں اور اپنی طبیعتوں کے گھر سے باہر نکل گئے، شریعت کو اپنے ساتھ لیا اور اپنے رب عز و جل کی طرف چل کھڑے ہوئے، پس ان کے سامنے آفیس آئیں، ہول اور مصائب بھی آئے، بھوک پیاس بھی آئی، بڑگی بھی آئی، ڈلت و خواری بھی آئی مگر انہوں نے کسی کی بھی پرواہ کی، نہ اپنی رفتار سے باز آئے اور نہ اپنی طلب سے، جس پر متوجہ تھے متغیر ہوئے ان کا رخ آگے کی جانب رہا اور ان کی چال س نہ پڑی، برابر ان کی یہ حالت رہی ہے یہاں تک کہ قلب اور قلب کا باقی متحقق ہو جاتا ہے۔

صاحب حق تعالیٰ سے ملنے کا کام کرو اور اس کی ملاقات سے پہلے اس سے شرم اور (کیا منہ لے کر سامنے جائیں گے) مؤمن کی حیا اول حق تعالیٰ سے، اس کے بعد اس کی متحقق سے ہے، البتہ اس صورت میں جس کو تعلق ہو دین سے اور شریعت کی حدود کی تک سے تو اس وقت اس کو حیا کرنا جائز نہیں، (بکہ اللہ عز و جل کے دین کے بارے میں شرم کو

بالائے طاق رکھ دے اور بے پاک بن کر بلاز و رعایت نصیحت کرے) دین کی حدود کو قائم کرے اور حق تعالیٰ کے حکم کی تعمیل کرے (کیونکہ وہ حکم فرماتا ہے کہ) دین خداوندی کے بارے میں مجرموں کو سزا دیتے وقت تم کو شفقت نہ ہوئی چاہئے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا تابع ہونا جس شخص کے لئے صحیح ہو جاتا ہے تو حضرت اس کو اپنی زرہ اور خود پہناتے اور اپنی تکوہ اس کے گلے میں ڈالتے، اپنے ادب اور اپنے خصائص و عادات میں سے اس کو عطا فرماتے اور اپنی خلتوں میں سے اس کو خلعت بخشنے ہیں، اور اس سے بہت خوش ہوتے ہیں کہ آپ کی امت میں کیا ہونہا رہکلا اور اسے اپنے پروردگار کا شکریہ ادا فرماتے ہیں (کہ ایسی سعادت مندرجہ حاصلی اولاد عطا فرمائی) پھر اس کو اپنی امت میں اپنا نائب، امت کا رہنما اور ان کو دروازہ خداوندی کی طرف بلانے والا بنادیتے ہیں، بلانے والے اور انہما آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی تھے، مگر جب حق تعالیٰ نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو اٹھایا تو آپ کے لئے آپ کی امت میں سے وہی لوگ قائم کر دیئے جوان میں اپنا جانشین بنتے ہیں اور وہ لاکھوں بلکہ ان گنت مخلوق میں سے ایک ہی دو ہیں، وہ مخلوق کو راستہ بتاتے ہیں اور ان ایذاوں کو برداشت کر کے ہر وقت ان کی خیرخواہی میں لگے رہتے ہیں، منافقوں اور فاسقوں کے منہ پر ہستے اور طرح طرح کی تدبیریں کرتے ہیں کہ کسی طرح ان کو اس حالت سے چھڑا کیں جس میں وہ مشغول ہیں، اور حق تعالیٰ کے دروازے پر لا ڈالیں، اور اسی لئے ایک بزرگ نے فرمایا ہے کہ:-

فاسق کے منہ پر نہیں ہستا مگر عارف۔

یعنی عارف اس کے منہ پر ہستا اور ایسا ظاہر کرتا ہے گویا اس سے واقف ہی نہیں حالانکہ وہ آگ ہے اس میں دین کے گھر کی ویرانی سے اور اس کے دل کے چہرے کی سیاہی سے اور اس کے کھوٹ اور بکدر کی کثرت سے فاسق و منافق تو یوں گمان نہیں کرتے ہیں کہ ہمارا حال اس سے مخفی رہا اور اس نے ہم کو پہچانا نہیں، ان کی کوئی عزت نہیں، (جس کے سبب ان کا حال مخفی رہے) وہ عارف سے چھپ نہیں سکتے، عارف ان کو پہچان لیتا ہے، نگاہ اور نظر اور بات و حرکت سے، ان کو شناخت کر لیتا ہے ان کے ظاہر اور باطن سے، اور اس میں مطلق شک نہیں، افسوس تم گمان کرتے ہو کہ تمہاری حالت صدیقین و عارفین و عالمین

سے پوشیدہ رہتی ہے؟ تم کس وقت تک اپنی عمر دن کو ناچیز کے اندر ضائع کرتے رہو گے۔ اے گمشدگان راہ! اس کے طالب بنو جو تم کو آخرت کا راستہ بتائے، اللہ تم سب پر بالا ہے۔ اے مردہ دل والو! اور اے اسباب کو شریک خدا سمجھنے والو! اور اے اپنی طاقت قوت اپنی معاش، اپنے رأس المال کے بتوں کو اور اپنے شہروں اور جن اطراف کی جانب پہنچ رہے ہوں کے باہم ہوں کو پوچھنے والو! یہ سب اللہ عز وجل سے محبوب ہیں، ہر وہ شخص جو نفع اور نقصان کو غیر اللہ کی طرف سے سمجھے وہ اللہ کا بندہ نہیں ہے، وہ اسی کا بندہ ہے جس کی طرف سے نفع نقصان سمجھا، پس وہ آج غصتے اور حباب کی آگ میں ہے اور کل کو جہنم کی آگ میں ہو گا۔ اللہ کی آگ سے وہی بچ سکتے ہیں جو پرہیزگار ہوں، صاحب توحید ہوں، مخلص ہوں اور تائب ہوں، توبہ کرو اپنے دلوں سے، اس کے بعد اپنی زبانوں سے، توبہ حکومت کی کا یا پلٹ ہے، جو تیرے نفس، تیری خواہش، تیرے شیطان اور تیرے ہم شینوں کی حکومت کو پلٹ دیتی ہے (کہ پہلے وہ تجھ پر حاکم تھے اور اب وہ غلام بن گئے اور شریعت جو پہلے مترد ک تھی اب تیری حاکم بنی)۔ جب تو توبہ کرتا ہے تو اپنے کان، اپنی آنکھ، اپنی زبان، اپنے دل اور اپنے سارے اغصاء کو پلٹ دیتا ہے، اپنے خور و نوش کو حرام اور شرب کی کدو رت سے صاف کرتا، اپنی معاش اور خرید فروخت میں پرہیزگار بنتا ہے اور اپنا سارا مقصود اپنے مولا عز وجل کو بنا لیتا ہے، عادت کو زائل کرتا اور اس کی جگہ عبادت کو رکھتا ہے، محصیت کو مٹاتا اور اس کا قائم مقام بناتا ہے، اس کے بعد شریعت کی ذرستی اور شریعت کی شہادت کے ساتھ حقیقت میں رسوخ پاتا ہے کیونکہ ہر حقیقت جس کی شہادت شریعت نہ دے، وہ آندقد ہے، پس جب تیرے لئے یہ حال تحقیق ہو جائے گا تو اس وقت تجھ کو فنا حاصل ہو گی بدانشاقیوں سے اور ساری مخلوق کی طرف کرنے سے (کہ بجز خدا کے کوئی نظر نہ آئے گا) پس اس وقت تیرا ظاہر حفظ بن جائے گا (کہ خلاف شرع کام صادر نہ ہونے پائے گا) اور تیرا باطن اپنے ترتیب کے ساتھ مشغول ہو گا، پس جب یہ حالت تیرے لئے کامل ہو جائے گی تو اگر دنیا میں اپنے جملہ متعلقات کے بھی تیرے پاس آئے اور تجھ کو اپنے اوپر اختیار و قدرت دے اور اگلی پچھلی ساری مخلوق بھی تیرے تابع بن جائے تو نہ یہ تیرے لئے مضر ہو گا اور نہ تجھ کو تیرے مولا عز وجل کے دروازے سے لوٹ سکے گا، اس لئے کہ تحقق

تعالیٰ کے ساتھ قائم، اس پر متوجہ، اس کے ساتھ مشغول اور اس کے جلال و جمال کی طرف نظر رکھنے والا ہے کہ جب اس کے جلال کی طرف نظر کرے گا تو مجتمع ہو جائے گا جلال کو دیکھنے کے وقت تو خاکف ہو گا، اور جمال کو دیکھنے کے وقت متوقع جلال پر نظر پڑنے کے وقت نا بود ہو جائے گا، اور جمال پر نظر پڑنے کے وقت موجودین جائے گا، پس مبارک ہو اس کو جس نے اس کھانے کا مزہ چکھا۔ یا اللہ اہم کو اپنے قرب کا کھانا کھلا، اور ہم کو اپنے انس کی شراب پلا، اور ہم کو عطا فرمادیں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی، اور ہم کو پھا دوزخ کے عذاب سے۔



## باب ⑯

# علم، عمل کے لئے بنایا گیا ہے نہ کہ ڈوسروں پر محض پیش کرنے کے لئے<sup>۱۶</sup>

حق تعالیٰ کی تدبیر اور اس کے علم میں اپنے نفسوں اور اپنی طبیعتوں کو اس کا شریک  
مت بناؤ، (کہ خدا کی طرح ان کو اپنی مصلحتوں کا واقف اور صاحب تدبیر سمجھنے لگو) اور اس  
سے ڈروں اپنے معاملات میں بھی اور ڈوسروں کے معاملات میں بھی۔ ایک بزرگ سے  
روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-

خلوق کے معاملات میں حق تعالیٰ کی موافقت اختیار کر اور حق تعالیٰ  
کے معاملات میں مخلوق کی موافقت مت کر، نوٹ جائے جسے تو نہ ہو  
اور جڑ جائے جسے جڑ نہ ہو۔

حق تعالیٰ کی موافقت کرنا اس کے نیکوکار اور موافقت کرنے والے بندوں سے  
یکھو، علم تو عمل کے لئے بنایا گیا ہے نہ کہ حفظ کرنے اور مخلوق پر پیش کرنے کے لئے، علم یکھے  
اور عمل کر، اس کے بعد ڈوسروں و پڑھاؤ، جب تو عالم بن کر جائے گا تو اگر خاموش بھی رہے  
گا تو تیرا علم کلام کرے گا اور عمل کی زبان سے کلام کرے گا، اکثر علم ہی کی زبان سے بات کی  
جاتی ہے (اس لئے نصیحت وہی مؤثر ہوتی ہے جو عمل کی زبان سے ہو یعنی خود عملی حالت  
و کماکر) اسی لئے ایک بزرگ کا قول ہے کہ:-

جس کی نگاہ و تجھ کو نافع نہ ہو اس کا وعظ بھی نافع نہیں۔

جو شخص اپنے علم پر عمل کرتا ہے وہ اپنے علم سے خود بھی مشفع ہوتا ہے اور ڈوسرے

(۱۶) یوقت صحیح بروز یکشنبہ یہ رخ ۱۰ مارچ ۱۹۷۵ء ہستہ مرخانہ و شریف۔

بھی منقطع ہوتے ہیں، یونہجے حق تعالیٰ میرے پاس حاضر ہونے والوں کے حادثت کے اندازے پر جو چاہتا ہے مجھ سے گلام کرتا ہے اور اسی وجہ سے دونافع ہوتا ہے، اور ایسا نہ ہو تو (بجائے نفع کے) میرے تھمارے درمیان خداوت ہو جائے، میری آبردا اور مال سب تم پر شارے، اور کچھ میرے پاس ہے نہیں، اور اگر کچھ ہوتا تو میں اس کو بھی تم سے نہ رکتا بھر نصیحت و خیر خواہی کے میرے تھمارے درمیان کوئی علاقہ نہیں، میں تم کو محض اللہ واسطے نصیحت کرتا ہوں نہ کہ اپنے نفس کے لئے، تقدیر کی موافقت کر، ورنہ وہ تیری گروں تو زدے گی، اس کے ارادے کے موافق اس کے ساتھ چل ورنہ وہ تجھ کو ذبح کر دے اسے گی، اس کے سامنے گھنے نیک کر بیٹھ جا، یہاں تک کہ اس کو تجھ پر ترس آؤے اور وہ تجھ کو سواری پر اپنے چیچھے بھالے، اہل اللہ کے امر کا آغاز کب سے ہوتا ہے کہ بقدر ضرورت دُنیا شریعت کے ہاتھ سے لیتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ جب ان کے جسم کب سے تھک جاتے ہیں اور تو کل آتا ہے تو ان کے قلوب پر (صبر و سکون کی) مہر لگا دیتا اور ان کے اعضاء کو قید کر لیتا ہے (کہ نہ کب میں ہاتھ چلتے ہیں اور نہ فکر معاش سے ان کے دل پر یشان ہوتے ہیں)۔ دُنیا میں جو کچھ ان کا مقصوم ہے وہ ان کے پاس خوشنگوار اور کافی بن کر بلا مشقت و کلفت آتا رہتا ہے، مقرب بندوں میں سے ہر ایک جنت کی نعمتوں میں اپنے ارادے کے بغیر داخل ہو گا (کیونکہ اس کی مراد صرف ذات حق ہے نہ کہ جنت) بلکہ اس میں بھی وہ حق تعالیٰ کی موافقت کریں گے (کہ اس نے حکم فرمایا تو یہاں آبیٹھے) جیسا کہ اس کی موافقت کرتے رہے اس مقصوم کے حاصل کرنے میں جوان کے لئے دُنیا میں تجویز ہوا تھا، اگرچہ انہوں نے نہ دُنیا چاہی، نہ آخرت چاہی، مگر حق تعالیٰ ان کو دُنیا و آخرت میں ان کا مقصوم بھر پور عطا فرماتا ہے کیونکہ وہ اپنے بندوں پر ظلم کرنے والا نہیں ہے (کہ نیک و بد کار کو یہاں قاتے سے یاد ہاں جہنم سے ہلاک کرے)۔

صاحب زادہ! جتنی تیری ہمت ہو گی اس تقدیر تجھ کو ملے گا (پس مالی ہمت بن کر حق تعالیٰ کو طلب کر کہ وہ بھی ملے اور تیری جنت اور دُنیا بھی ملے) اپنے دل سے ماسوی اللہ کو ذور کرتا کہ اللہ کا قرب حاصل ہو، اپنے نفس اور مخلوق سے مرجا کر تیرے اور خدا کے درمیان کے پڑے اٹھ جائیں گے، اگر کوئی کہے کہ کس طرح ہو جاؤں؟ مرجا اپنے نفس اور

خواہش اور طبیعت اور عادتوں کی پیروی اور مخلوق اور اسباب کے پیچھے پڑنے۔ (کہ ان سے آنکھیں بند اور کان بھرے اور زبان گونگی بنالے) اور سب سے نا امید ہو جا اور ان کو شریک خدا بنانا اور خدا کے سوا دوسرے سے کسی شے کا خواست گارہونا چھوڑ دے، اپنے سارے اعمال کو خاص اللہ کی ذات کے لئے بنا، نہ کہ ان کی نعمتوں کی طلب کے لئے، اس کی تدبیر، اس کی قضاء و قدر اور اس کے افعال پر راضی ہو، پس جب تو ایسا کر لے گا تو مرجائے گا اپنے نفس سے اور زندہ ہو گا حق تعالیٰ سے، تیراول اس کا مسکن بن جائے گا کہ جس طرح اس کو پلٹئے اور اس کے کعبہ قرب کے پردوں کو پکڑ لے کر اس کی یاد رہ جائے گی اور باقی سب پچھے بھول جائے گا، اور کل (دونوں عالم میں) جنت کی کنجی "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کہنا ہے (بگرنہ صرف زبان سے بلکہ) اپنے نفس اور اپنے غیر اللہ کے سوا ہر چیز سے فنا ہو جانے سے (کہ یہ سوا اللہ کے کوئی مطلوب و موجود نظر ہی نہ آئے اور یہ حالت بھی) حدود و شریعت کی حفاظت کے ساتھ ہو (اور نہ الحاد و زندقہ ہے) حق تعالیٰ کا قرب اہل اللہ کی جنت ہے اور اس کا بعد ان کی دوزخ ہے، وہ اسی جنت کے متوقع ہیں اور اسی دوزخ سے خائف ہیں (ورتہ) اور دوزخ کی ان کے نزدیک سوژش ہی کیا ہے جس سے وہ خوف کریں، وہ تو مؤمن سے پناہ مانگتی اور بھاگتی ہے، پھر بھل امیمین مخلصین سے کیوں نہ بھاگے گی، مؤمن کا حل بھی دنیا اور آخرت میں کتنا اچھا حال ہے کہ (راحت و تکلیف کی) کسی حالت میں کیوں نہ ہو، اگر اس کو معلوم ہو جائے کہ حق تعالیٰ مجھ سے خوش ہے تو پھر اس کو پچھے بھی پڑا نہیں ہوتی (وہ متکل بن کر پرند جیسا ہو جاتا ہے کہ) جہاں بھی اُتر اپنے مقسم کا دانہ چک لیا اور اس پر راضی ہو گیا، جدھر بھی رخ کیا حق تعالیٰ کے نور سے (سب پچھے) دیکھ لیا، اس کے نزدیک انہیں کے کا وجود ہی نہیں، اس کے اشارے سارے اللہ کی طرف ہیں، اس کا پورا اعتماد اسی پر ہے اور اس کا سارا توکل اسی پر، مؤمن کی ایڈا سے پچھو کہ وہ ایڈا رسال کے بدن میں بمنزلہ ذہر کے ہے اور اس کے فقر و عذاب کا سبب ہے۔

اے اللہ اور اس کے خاص بندوں سے ناواقفوا! خاصاً خدا کی غیبت اور بدگوئی کا ذائقہ مت چکھو کر وہ سم قاتل ہے (ہلاک کئے بغیر نہ چھوڑے گی) بچاؤ اپنے آپ کو، بچاؤ! اور پھر کہتا ہوں کہ اپنے آپ کو بچاؤ! اس لئے کان گئے سر تھکی سی قسم کی بھی نہ رائی سے

پیش نہ آؤ کیونکہ ان کا ایک بھی قدرت والا آق ہے جس کو ان پر غیرت آتی ہے (کان کے ساتھ کی گئی بدسلوکی بروداشت نہیں کر سکتا)۔

اے منافق! ہیرے قلب میں نفاق کا شک وابستہ ہو گیا اور تیرے ظاہر و باطن کا مالک بن پہنچا ہے، تو ہر وقت توحید اور اخلاق کا استعمال رکھ کر شفاقت پائے گا اور تیرا شک جاتا رہے گا، کس درجہ کثرت کے ساتھ تمہرے شریعت کے حدود کو پھاڑتے اور اپنے تقوے کی زرہ کو پارہ پارہ کرتے اور اپنے توحید کے پکروں کو ناپاک جاتے اور اپنے ایمان کی روشنی کو بجھائے ڈالتے اور اپنے تمام احوال و افعال میں اپنے خدا کے ذمہن بننے جاتے ہو، جب تم میں کوئی فلاح پاتا اور نیک کام کرتا بھی ہے تو اس میں آمیزش ہوتی ہے خود پسندی اور مخلوق کے دیکھاوے اور اس پر ان سے تعریف کی خواہش کی، تم میں جو شخص اللہ کی عبادت کرنا چاہے تو اس مخلوق سے کنارہ کش ہو جانا چاہئے کیونکہ اعمال میں مخلوق کا دیکھاوہ اعمال کو باطل کر دینے والی چیز ہے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ گوشہ نشینی کو لازم پکڑو کہ وہ عبادت ہے، اور ان صالحین کی عادت ہے جو تم سے پہلے تھے، لازم پکڑو ایمان کو، اس کے بعد ایقان اور اس کے بعد فنا اور وجود کو اللہ عز و جل کے ساتھ ہے کہ اپنے ساتھ اور نہ کسی دوسرے کے ساتھ حدود شریعت کو محفوظ رکھ کر۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو راضی کر کے اور کلام اللہ و خوشنودی بنا کر جو تکالوت کیا جاتا، سنا جاتا اور پڑھا جاتا ہے، جو شخص اس کے خلاف کہے اس کی کوئی عزت نہیں (کہ اس کا قول قابل اعتبار ہو)، یہی قرآن جو کاغذوں اور تھیوں پر لکھا ہوا ہے اللہ عز و جل کا کلام ہے کہ ایک کنارہ اس کے ہاتھ میں ہے اور ایک ہمارے ہاتھ میں ہے (پس اللہ تک پہنچنے کا راستہ بنا ہوا ہے) اللہ کو اختیار کر، اسی کا ہورہ، اسی سے تعلق رکھ کر وہ دُنیا اور آخرت کی ساری ضروریات میں تجوہ کو کافی ہو جائے گا اور تیری حفاظت فرمائے گا حیات و ممات میں اور ساری حالتوں میں تجوہ سے (مضررت) رفع کرتا رہے گا، اس کی سیاہی کو جو سفیدی پر ہے (یعنی) اور اس پر لکھے ہوئے کلام اللہ کو مضبوط پکڑ، اس کی خدمت کر، تاکہ وہ تیری خدمت کرے اور تیرے قلب کا ہاتھ پکڑے اور اس کو اپنے رتبہ عز و جل کے سامنے لا کھڑا کرے، تجوہ کو خدا تک پہنچانے کی بڑی خدمت اس طرح انجام دے گا کہ اس پر عمل کرنا تیرے قلب

کے بازوں پر لگا دے گا، پس تو ان سے اپنے رب عز و جل کی طرف اُڑ جائے گا۔ اے وہ شخص جس نے (صوف بُنے کے لئے) صوف پہن رکھا ہے! اُول اپنے باطن کو صوف پہنا، اس کے بعد اپنے قلب کو، پھر اپنے بدن کو، زہد کی ابتداء اسی جگہ (یعنی باطن) سے ہوا کرتی ہے نہ کہ ظاہر سے باطن کی طرف، جب باطن صاف ہو جائے گا تو صفائی قلب اور نفس اور اعضاء اور بیاس تک پہنچ جائے گی، اور تیری حالتوں میں دوڑ جائے گی، اُول مکان کا اندر وون تعمیر کیا جاتا ہے، پس جب اس کی تعمیر پوری ہو جائے تو اب دروازہ بُنائے کے لئے باہر آ، نہ یہ کہ ظاہر ہو اور باطن مدارد، اور نہ یہ کہ خلق (سے انس) ہو اور خالق (کا وہیان بھی) نہیں، اور نہ یہ کہ دروازہ ہو مکان کے بغیر اور قفل ہو دیا رہے پر (کہ دیکھنے والے سمجھیں اندر خزانہ ہے، حالانکہ بجز کھنڈر کے خاک بھی نہیں)۔ اے سرتاپا دیا! کہ آخرت سے واسط نہیں، اور اے خلق (کے شیدا!) کہ خالق سے غرض نہیں، جن (خیالات و مشاغل) میں تو ہے ان میں سے کچھ بھی تیرے لئے قیامت کے دن مفید نہ ہو گا بلکہ (اللہ) ضرر پہنچائے گا، جو سودا تیری یہ پاس ہے وہ وہاں تجوہ کو فائدہ نہیں پہنچائے گا، تیرا سودا ریا اور نفاق اور ناقرمانیاں ہیں اور وہ ایسی چیز ہے جس کا آخرت کے بازار میں رواج نہیں، اسلام صحیح کراس کے بعد (جو دنیا میں ہے وہ) لے، اسلام مشتق ہے اسلام سے (جس کا ترجمہ اپنے آپ کو ذمہ رئے کے حوالے کر دینا ہے) اور یہ کہ تو حق تعالیٰ کا کام اس کے پرد کرے (کہ روزی پہنچانا اس نے اپنے ذمہ لیا ہے، سو خود پہنچا تارہ ہے گا) اپنا نفس تو اس کو سونپ دے، اس پر بھروسہ رکھ، اپنے زور و طاقت و بھول جائے اور جو کچھ دنیا اپنے پاس ہو اس کو اس کی طاعت میں خرچ کر داں، نیک کام کرے اور ان کو بھی اسی کے حوالے کر کے بھول جائے (کہ معاوضے کا موقع نہ رہے)، تیرا سر اعمل خالی اخروث ہے، کیونکہ ہر وہ عمل جس میں اخلاص نہ ہو وہ شخص چھلکا ہے جس میں گری نہیں، تکڑی ہے جس کو (کھینچ کر لادا لایا گیا) اگر بجز جلانے کے کسی مصرف کے نہیں، جسم ہے جا رہا جس کا اور صورت ہے بلا معنی کے، یہ منفتوں کا عمل ہے، صاحب زادہ ساری حقوق بہ منزل اوزار

(۱) پس جس طرح کامیگر پہنچا اوزاروں سے کسی تکڑی دچھڑتا ہے اور کسی وجہ تاہم ہے اور ہر شخص جاتا ہے کہ یہاں نبھر کا ہے اوزاروں کا نہیں ہے، وہ تو برائے نام واسطہ ہیں..... (ہتھی اگھے صفحے پر)

کے ہے، اور حق تعالیٰ ان کا کار بیگ، ان میں تصرف کرنے والے ہیں، پس جس نے اس کو بھی لیا اس نے اوزار کی پابندی سے رہائی پائی اور ان میں تصرف کرتے والے پر نظر رکھی (کہ نجار کے تصرف کے بغیر نہ آری چیز سکتی ہے اور نہ کیل دو جداتھوں و جوڑ سکتی ہے) خلوق کے ساتھ زہنا گواری و غلفت اور کرب (کا موجب) ہے، اور حق تعالیٰ کے ساتھ رہنا فرحت و راحت اور نعمت ہے۔ اے راستے سے ڈور پڑے ہوئے؟ اور اے وہ شخص جس کو انسان و جنات و شیاطین نے اپنا کھیل بنا رکھا ہے؟ اور اے نفس اور خواہش اور طبیعت کے غلام! تو متفکد میں کے راستے سے ڈور پڑا ہوا ہے، تیرے اور ان کے درمیان کوئی مناسبت نہیں رہی، تو اپنی رائے پر قناعت کر بیٹھا اور تو نے اپنا استاد نہیں بنا یا جو تجھ کو معرفت اور ادب سکھاتا، تجھ پر افسوس! تو تو گونگا بن گیا (کہ دعا بھی نہیں مانگی جاتی)، فریاد کر حق تعالیٰ کی جانب میں اور پیشہ مانی و معدودت کے قدموں سے اس کی جانب رجوع کر کہ وہ تجھ کو تیرے و شمنوں کے ہاتھوں سے چھڑاوے اور تجھ کو تیری ہلاکت کے سمندر سے نجات دے، جس بدحالی میں تو مشغول ہے اس کے انعام و سوچ یقیناً اس کا چھوڑنا تجھ کو آسان ہو جائے گا، تو غلفت کے درخت کی چھاؤں میں بیٹھا ہوا ہے، اس کے سایہ سے باہر نکل یقیناً آفتاب کی روشنی تجھ کو نظر آجائے گی اور راستے کو پہچان جائے گا، غلفت کے درخت کی پروردش پاتا ہے، تو بے کے درخت کی پروردش نہادت کے پانی سے ہوتی ہے اور محبت (قضاؤ ندر) کی معرفت کے پانی سے پروردش پاتا ہے۔

صاحب زادہ جس وقت تو پڑا اور جوان تھا (نا بھی یہ نفس و شہوت کا) کچھ عذر تھا بھی، لیکن اب (کیا عذر ہے) جبکہ تیری عمر چالیس برس کے قریب ہوئی یا اس سے بھی بڑھ گئی اور تو وہی کھیل رہا ہے جو بچہ کھیلا کرتے ہیں، چالوں کے میل جول اور سوچوں اور لڑکوں کے ساتھ خلامار کھنے سے نک، پر ہیز گار بور ہوں کی محبت اختیار کر اور

(یقیناً شیر سلمہ نہ شد)..... اسی طرح حق تعالیٰ جس مخوق سے جس کو چاہتا ہے نفع پہنچتا ہے اور جس سے چاہتا ہے نقصان کرتا ہے، صاحب دل سمجھتا ہے کہ میں فعل حق تعالیٰ کا ہے اور مخوق کے جس سے سلوک یا بد سوک ظاہر ہوئی ہے مجھ کا آ را اور واسطہ ہیں اس کے ندان کی بدست کرتا ہے نہ مدت بلکہ صبر اور تصرف حق کی سو نفکت بور کے راضی بر پڑ رہتا ہے۔ ۱۶

تاداں نوجوانوں سے بھاگ، لوگوں سے ایک ٹنارے جو کر کھڑا ہو جا، پھر اس میں سے جو کوئی پاس آپنے پتوں کے حق میں ایسا بن جیسے طبیب، مخلوقِ خدا کے لئے ایسا (خیرخواہ) ہو جیسے شفیق، باپ اپنے بچوں کے لئے، اللہ عز و جل کی اطاعت ہی اس کو یاد رکھنا ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جس شخص نے حق تعالیٰ کی اطاعت کی پس بے شک اس نے خدا کو یاد رکھا، اگرچہ اس کی نماز، روزہ اور تلاوت قرآن قلیل ہو، اور جس نے اس کی نافرمانی کی ہے بے شک اس نے بھلا دیا، اگرچہ اس کی نماز، روزہ اور تلاوت قرآن کثیر ہو۔

مؤمن اپنے رب کا مطیع، اس کی موافقت رکھنے والا اور اس کے ساتھ صبر کرنے والا ہوتا ہے کہ اپنی لذتوں، اپنے کلام، اپنے حانے، اپنے پہنچنے اور اپنے سارے تصرفات میں توقف کرتا ہے (کہ اجازت خوشنودی خدا کے معلوم ہوئے بغیر استعمال کی جرأت نہیں کرتا اور اسی کا نام ”طاعت“ ہے)، اور منافق اپنی تمام حالتوں میں ان چیزوں کے اندر بے پرواہ نہ رہتا ہے۔

صاحب زادہ! اپنے معاشرے میں فکر کر اور اپنے نفس میں وہ ثابت کر جو تجھ میں موجود نہیں ہے، وہ تو (طلب میں) سچا ہے، وہ (اہل اللہ کا) دوست ہے، وہ (خدا کا) محبت ہے، وہ (قفاء و قدر کی) موافقت کرنے والا، وہ (تصرفاتِ الہی پر) راضی ہے اور وہ صاحبِ معرفت، تو اللہ تعالیٰ کی معرفت کا دعویٰ کرتا ہے، مجھے بتا کہ اس کی معرفت کی علامت کیا ہے؟ تو اپنے قلب میں کوئی حکمتیں اور انوار دیکھتا ہے؟ اللہ تعالیٰ کے اولیاء اور انبیاء کے جانشین ابدال کی کیا علامت ہے؟ تیراگما ہے کہ جو کوئی بھی کسی چیز کا دعویٰ کرنے لگے گا وہ تسلیم کر لیا جائے گا اور وہ شہادت طلب کی جائے گی اور وہ اس کے دُنیا کو کسی پر پرکھا جائے گا، اللہ تعالیٰ کے عرف کی علامتوں میں (اکھلی علامت یہ ہے) کہ وہ مصیبتوں پر صبر کرتا اور تمام حالتوں میں اپنے نفس، اپنے اہل و عیال اور ساری مخلوق کے متعلق حق تعالیٰ کے جملہ حکما و قضاء و قدر پر راضی رہتا ہے۔

صاحب زادہ! حق تعالیٰ کی محبت اور غیر کی محبت ایک قلب میں جمع نہیں ہو سکتی،

حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ اللہ نے کس شخص کے لئے بھی اس کے اندر وہن و وقب نہیں بنائے، دُنیا اور آخرت جمع نہیں ہو سکتیں، اور خالق و خلق (ایک جگہ) جمع نہیں ہو سکتے، ناپا تمیڈ ارشیہ، وچھوڑتا کہ وہ شے حاصل ہو جسے فانہیں، اپنے نفس اور مال و خرچ کرتا کہ تجھ کو جنت حاصل ہو، حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ”بے شک اللہ نے مومنین سے ان کے نفس اور مال و خرچ یہ لیا اس (قیمت) پر ان کے لئے جنت ہے“ اس کے بعد (جنت وغیرہ) جملہ ماسوی اللہ کی رغبت بھی اپنے قلب سے نکال ڈالتا کہ اس کا قرب تجوہ کو حاصل ہو جائے اور تو اس کی محبت میں رہنے لگے دُنیا اور آخرت میں۔ اے محبتو خدا! اس کی لفظاء و قدر کے ساتھ گھومتا رہ جس طرح بھی وہ گھومے، اور اپنے قلب کو جو قرب حق کی سکونت کا مقام ہے، پاک رکھو جہاڑو دے کر ماسوی اللہ سے اس کو صاف کر اور تو حید و اخلاص اور صدق کی تکوار لے کر اس کے دروازے پر بیٹھ جا اور خدا کے سوائی کے لئے بھی اس کو مت ہوں اور اپنے قلب کے گوشے و بھی غیر اللہ سے مشغول مت ہنا۔ اے ہب و عب والو! میرے پاس ہب و عب نہیں ہے۔ اور اے چھلکو! میرے پاس بجز مغز کے کچھ نہیں، میرے پاس تو اخلاص کا بلا نفاق کے، اور سچائی ہے بلا دروغ کے، حق تعالیٰ تمہارے قلوب سے تقوے اور اخلاص کا خواہاں ہے، وہ تمہارے ظاہری اعمال کو نہ دیکھے گا، اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ”اللہ تک قربانیوں کے گوشت اور خون ہر گز نہ پہنچیں گے، لیکن اس تک تمہارا تقویٰ پہنچے گا“ اے بنی آدم! جو کچھ بھی دُنیا اور آخرت میں ہے سب تمہارے ہی نے پیدا کیا گیا ہے، پھر تمہارا شکر کہاں چدا گیا؟ تمہارا تقویٰ اور اس کی طرف ایشارات اور تمہاری خدمتیں ہاں گئیں؟ ایسے اعمال سے تم حصتے نہیں جن میں روح نہیں ہے، اعمال کے لئے بھی زد میں ہوتی ہیں اور وہ زوج اخلاص ہے۔



## باب نمبر ④

# جو اپنے نفس کے مطابق عمل کرے ॥

## وہ شیطان کا بندہ ہے

یہی عینہ السلام سے منقول ہے کہ جب کوئی خوبیوں کی ناک میں آتی تو اپنی ہک بند کر لیا کرتے اور یوں فرماتے تھے کہ ”یہ بھی دُنیا ہی ہے!“ اے اپنے قول اور فعل سے زہد کا تقوی کرنے والو! یہ تم پر جنت ہے، تم نے کپڑے تو زاہدوں کے سے چین نے اور تمہارے اندر وہ رغبت اور دُنیا پر حضرت سے بھرے ہوئے ہیں، اگر تم ان کپڑوں کو آتا رہا لتنے اور جو رغبت تمہارے دلوں میں ہے اس کو ظاہر کرنے لگتے تو یہ تمہارے لئے زیاد و اچھا اور نفاق سے دور لے جنے والا تھا، جو شخص اپنے ذہبہ میں سچا ہوا ہے (وہ دُنیا کے پیچے تو نہیں پھرتا مگر جب) اس کا مقصود اس کی طرف آتا ہے تو (وہ اس سے تنفس بھی نہیں ہوتا) اور اس کو لے لیتا ہے، پس اس کا بیرون اس سے منفعت ہوتا ہے اور اس کا قلب اس کی اور اس کے سوا دوسری چیزوں سے رشتہ سے بھرا ہوا ہوتا ہے، اور اسی نئے ہوئے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم (جخنوں نے) قبیل زہد کے ساتھ دُنیوی نعمتیں اپنے مقصود کی سب کچھ استعمال کیں زہد میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے (جخنوں نے اپنے بیرون اس کو بھی نعمتوں سے بچایا) اور اس کے عادہ و ذریعے انبیاءؐ بیہم السلام سب سے زیاد و بڑھے ہوئے تھے (کیونکہ بدن اپنی صفت ادا ہنے پر بھی قلب میں رغبت نہ آتا تو مولیٰ زہد ہے) مولیٰ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے خود فرمایا ہے کہ تمہاری دُنیا میں تین چیزیں میری محبوب بنا لی گئی ہیں، یعنی خوبیوں اور عورتیں اور میری آنکھوں کی سخنداں نماز میں رکھی گئی ہے۔ تو ہا جو دیکھ کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم وہان چیزوں پر رشتہ تھیں وہ ان کے عادہ و ذریعے اپنے چیزیں میں، مگر پھر

بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان محبوب سمجھ تو اس نے کہ یہ چیزیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مقصود میں تھیں، اور ان کے ساتھ حق تعالیٰ کا حکم پہنچے ہی متعلق ہو چکا تھا، پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم (محمد خداوندی کی موافقت کے) حر یعنی بنگر حکم کی تعمیل میں ان چیزوں کا استعمال فرماتے تھے، اور تعمیل حکم میں احاطت ہے، تو جو شخص اپنا مقصود اس صورت سے لے گا وہ طاعت ہی میں مشغول ہے، اگر یہ ساری دنیا سے بھی مستفع کیوں نہ ہو۔ اے جہالت کے قدموں پر زاہد بنے والوں استوار سچا بھجو، جھٹا دامت، اس (محمدی) زید بھی کھو تاکہ اپنی جہالت سے (مقصود کی نعمتوں کے چھوڑنے کو زد بھجو کر) تقدیر پر (اس کی عطاوں کو) رذنه کرنے لگو (کہ یہ حکم خداوندی کے خلاف ہونے کے درپے ہوتا ہے جو بڑی معصیت ہے) جو شخص حکم سے ناواقف اپنی رائے پر (بڑوں کے مشورے سے) مستغتی اور اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنے شیطان کی بات مانے والا ہے وہ اپنیں کا بندہ اور اسی کا تابع ہے کہ اس کا پناہ پیر بنا لیو ہے۔

اے ناذارو، اور اے منافقو، تمہارے دل کس درجہ سیاہ اور تمہاری بوس قدر گندی اور تمہاری زبانوں کی بکب سب سچ درجہ کشیر ہو گئی، جس بدحالی میں تم بتلا ہو اس سے توبہ کرو، اللہ عز و جل اور اس کے اولیاء میں جن کو وہ محبوب سمجھتا اور وہ اس کو محبوب سمجھتے ہیں، طعن کرنا چھوڑ اور مقصود کے استعمال کرنے میں ان پر اعتراض نہ کرو، کیونکہ وہ حکما استعمال کر رہے ہیں نفسی خواہش سے نہیں، ان کے پاس حق تعالیٰ کی محبت، اس کے اشتیاق کے سوا ہر چیز میں بے رغبت اور خاہرو، طعن کا سب سے رخچ پھیر لینا بے شدت موجود ہے (جس کا مقصد یہ ہے کہ اسی اولی چیز کے استعمال کو بھی ان کا دل گوار نہیں کرتا) لیکن ان کے مقصود جن کے ساتھ حق تعالیٰ کا حکم پہنچے ہی متعلق ہو چکا ہے (کہ یہ چیز استعمال میں لا کمیر گئے، ان کے استعمال کے بغیر ان کو چارہ نہیں)، (پس ان کا استعمال کرنا) اور اس کا مجاز ہے۔ دو دل نہ چاہے مگر حکم خداوندی کی پوری تعمیل کریں، ان کے لئے اذنیں قیصر اور اس نام میں رہنا اور اپنے مقصود سے مستفع ہونا اور جو حق تعالیٰ کے اور ان کے جھلانے والے ہیں ان کو دیکھنا، ایک سخت ترین مصیبت ہے (مگر وہ اس پر راضی اور استعمال کے ساتھ ہوئے ہیں)۔

صاحب زادہ اجنب تک تو اپنے نفس اور اپنی خواہش کے ساتھ قائم ہے (مختوٰۃ) وَ عَظِيمٌ تَرَكَ كَرَ اور تَسْمَانَ (مختنگو سے مر جا، پس حق تعالیٰ جب تم سے کوئی کام لینا چاہے گا اس کے لئے خود تجھ کو تیار کر دے گا، وہ جب چاہے گا تجھ کو زندہ کر لے گا، اور اہمیت نصیب فرمائے گا، اور تجھ کو (وعظ کے لئے) قائم کر دے گا (اس وقت) وہی ظاہر کرنے والا بنے گا نہ کہ تو خود، اپنے نفس، اپنے کلام اور اپنے جملہ احوال کو اس کی تقدیر کے حوالے کر (کہ جب جو چھمنا ہے، ہو کر رہے گا) اور خود اس کے کام میں مشغول ہو جا اور باعمل بن، بلا مختنگو کے مختص بن بلا بیان کے، سرتاپا توحید بن بلا شرک کے، گم نام بن بلا شہرت کے، خلوت نشین بن بلا جلوت کے اور باطن بن بلا ظاہر کے، اور ارادے کو باطن کر دینے سے باطن کے ساتھ مشغول، تو اپنے قول "إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ" میں حق تعالیٰ کو خطاب کرتا اور اس کی طرف اشارہ کرتا ہے (کہ ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہی سے مدد چاہتے ہیں) یہ (لفظ یعنی "تجھ ہی کو") خطاب ہے حاضر کے لئے کہ وہ ذات جو میرے قریب حاضر ہے، وہ ذات مجھ سے واقف اور میرے قریب ہے، اور اے وہ ذات جو مجھ پر مطلع ہے، پس اپنی نماز میں اور اس کے علاوہ دُوسری حالتوں میں اسی طرح اور اسی نیت سے اس کو خطاب کیا کر، اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ اللہ کی عبادت کر گویا کہ اس کو تو دیکھ رہا ہے، پس اگر تو اس کو نہیں دیکھتا تو وہ تجھ کو دیکھ رہا ہے۔

صاحب زادہ حلال کھانے سے اپنے قلب کی صفائی کر، یقیناً حق تعالیٰ کی معرفت حاصل ہو جائے گی، اپنے نور، اپنے لباس اور اپنے دل کو صاف کر (صوفی) صافی بن جائے گا، "تصوف" لفظ "صفا" سے مشتق (صوف سے نہیں ہے، پس) اے وہ شخص جس نے (صوفی بننے کے لئے) صوف پہن رکھا ہے! جو اپنے تصوف میں سچا صوفی ہے اس کا قلب مولیٰ کے سوا تمام چیزوں سے صاف ہوتا ہے، اور یہ ایک اسکی چیز ہے جو (گیرو میں رنگ کر کپڑوں کے متغیر کرنے اور بن کر) بزرگوں کی دکا نیتیں بیان کرنے میں زبان چلانے اور (کثرت اور اد و وظائف اختیار کر کے) تسبیح و تہلیل میں انگھیاں ہلانے سے حاصل نہیں ہوتی، پس حق تعالیٰ کی طلب میں سچا بننے اور دُنیا سے بے رغبت ہو جانے، محقق

وَقَبْ سے پہرنا کلنے اور اپنے مولیٰ کے سواب سے خالی ہو جانے سے حاصل ہوا کرتی ہے۔ ایک بزرگ سے منقول ہے وہ فرماتے ہیں کہ ایک رات میں نے عرض کیا: یا اللہ! ان (فتون کو) مجھ سے مت روک جن کے (ملنے سے) میرا تو فائدہ ہے اور تیرا کچھ نقصان نہیں، اور پار بار بھی دعا مانگی، اس کے بعد سو گیا تو میں نے خواب میں دیکھا گویا کوئی کہنے والا یوں کہتا ہے "اور تو بھی تو ایسے عمل (طاعت) سے مت روک جن کے (کرنے میں) تیرا فائدہ ہے، اور ایسے ناجائز کام کرنے سے باز آ جن سے تجھے نقصان کی فکر نہ ہو (تو ہم سے سوال کس منہ سے کرتا ہے؟)"۔

صاحب اجناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ اپنے انتساب کو صحیح کر دے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع جس کے لئے صحیح ہو جاتی ہے، اس کا انتساب بھی صحیح ہو جاتا ہے۔ اور اتباع کے بغیر تیرا یوں کہنا کہ "میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا امتی ہوں" تیرے لئے مفید نہیں، جب تم آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال و افعال میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تبع بن جاؤ گے تو آخرت میں تم کو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی مصاہب نصیب ہو گی۔ کیا تم نے حق تعالیٰ کا ارشاد نہیں سنا کہ "جو کچھ تم کو پیغیر دیں اس کو لو، اور جس سے باز رکھیں اس سے باز آ جاؤ" آپ صلی اللہ علیہ وسلم جو کچھ تم کو حکم دیں اس کی تعمیل کرو، اور جس بات کی بھی ممانعت کریں اس سے روک جاؤ، یقیناً دُنیا میں حق تعالیٰ کے قریب ہو جاؤ گے تکوپ کے اختبار سے، اور آخرت میں قریب ہو گے اجسام اور نفوس کے اختبار سے۔

اے زاہد! تم اچھا رہہ اختیار نہیں کرتے، اپنے نفس اور اپنی خواہشات کے موافق بنتے ہو اور اپنی رائے کو مستقل سمجھتے ہو (خود رائے مت بنو) ہمیشہ بنو اور اللہ کی معرفت والے ان مشائخ کی صحبت اختیار کرو جو علم پا گیل اور بغیر کسی لائق کے خالص خیر خواہانہ صحبت کی زبان سے مخلوق پر متوجہ ہیں کہ اپنے قلوب کا زرخ تم سے پھیر لینے اور اپنے قلب کا زرخ حق تعالیٰ کی طرف متوجہ کر دینے سے (مال و جاہ کی) طمع رائل کر چکے ہیں، وہ خدا ہی کی طرف متوجہ ہیں اور اس کے سواب سے روگرداں۔

صاحب زراوہ! اس سے قبل کہ (تجھے کو موت آ جائے اور تیری جگہ پر) تیرا

جانشین بیٹھے، اپنے دل سے اپنے رتبہ کی طرف رجوع کر لے، صلحین کے حالات میں تو صرف ان کے تذکرے اور ان کی تمنا (وہوس) پر قناعت کر بیٹھا، جیسے کوئی شخص پانی کوٹھی میں لے (اور سمجھے کہ بڑی چیز قبضے میں آگئی)، سواس خیالی خام سے ہاتھ روک رکھے کیونکہ جب اپنا ہاتھ کھو لے گا تو کچھ بھی نہ پائے گا۔ تجھ پر افسوس! (خالی) تمنا اور حماقت ہے۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
بچا تو اپنے آپ کو تمنا سے کہ یقیناً وہ حماقت گا جنگل ہے۔

(کہ جس کے اندر خزانہ ڈھونڈنے کی ہوں میں احمق ہی مارا مارا پھرتا ہے)۔ تو کام تو اہل شر کے کرتا ہے اور تمنا کرتا ہے اہل خیر کے درجات کی؟ (یہ حماقت نہیں تو کیا ہے) جس شخص کی امید کو خوف پر غلبہ ہوا (کہ خدا سے سب کچھ مل جانے کی توقع میں اس کے عذاب سے بنا) وہ زندگی ہو گیا، اور جس کا خوف اس کی امید پر غالب آیا (کہ مغفرت کی آس ٹوٹ گئی) وہ مایوس ہو گیا (کہ توبہ کی بھی توفیق جاتی رہی)، پس سلامتی ان دونوں حالتوں کے اعتدال میں ہی ہے (کہ جس درجے میں طاعت پر رحمت کی توقع ہو، اسی درجے میں معصیت پر گرفت کا اندیشہ ہے)۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

مَوْمَنَ كَمْ كَمْ خَوْفٍ أَوْ أَمْيَدٍ كَمْ كَمْ وَرْدَنَ كَمْ كَمْ جَاءَ تَوْقِيْنَا وَدُونُوْنَ بِرَابِرِ  
لَكُلِّيْنَ گَيْ.

ایک بزرگ سے روایت ہے، وہ کہتے ہیں کہ میں نے سفیان ثوری رحمۃ اللہ علیہ و ان کی وفات کے بعد خواب میں دیکھا اور ان سے پوچھا کہ حق تعالیٰ نے تمہارے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ تو انہوں نے فرمایا کہ میں نے ایک پاؤں پل صراط پر رکھا اور دوسرا جنت میں (کہ عبور میں دیرنہ لگی)، اور شرہ تھا ان کے خوف و رجا میں مساوات رکھنے کا، ان پر اللہ کا سلام نازل ہوا تھی وہ بڑے فقیر، بڑے زاہد و ترقی تھے، علم بھی سیکھا اور اس پر عمل بھی کیا، علم کا حق علم کو دیا اس پر عمل کر کے، اور عمل کا حق عمل کو دیا اس میں اخلاص بہت کے، پس حق تعالیٰ نے ان کو خوشنودی بخشی کیونکہ انہوں نے اسی کو اپنا مقصود بنایا تھا، اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی خوشنودی عطا فرمائی، اس لئے کہ

انہوں نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت کی تھی، اللہ کی رحمت ہوان پر اور تمام صالحین پر اور ان کے ساتھ ہم پر بھی۔ ہر وہ شخص جو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا متابع نہ کرے اور اپنے ایک ہاتھ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کو اور ذرے ہاتھ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی کتاب (قرآن) کو جو آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی تھی، نہ تھامے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے چلے ہوئے راستے میں حق تعالیٰ کی طرف نہ چلے، وہ ہلاک ہوا اور پھر وہ گمراہ ہوا۔ (قرآن و شریعت) حق تعالیٰ کی طرف کا راستہ چلانے والی ہیں، قرآن تیرا رہبر ہے حق تعالیٰ تک پہنچانے کو، اور سنت تیری رہبر ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تک پہنچانے کو۔ اے میرے اللہ اذوری ذال دے ہمارے اور ہمارے نفوس کے درمیان، ایک ذرے کے پاس نہ پھٹکے، اور ہم کو عطا فرماؤ نیا میں بھی اور آخرت میں بھی خوبی، اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچا۔

صاحب تقویٰ کو چھوڑ بینخنے سے توبہ کرو، تقویٰ دوائے اور اس کا چھوڑنا مرض ہے، توبہ کرو کہ توبہ دوائے اور گناہ مرض ہیں، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دن اپنے صحابہ سے فرمایا "کیا تم کوئہ بتاؤں کہ کیا چیز تمہاری دوائے اور کیا چیز تمہارا مرض ہے؟" انہوں نے عرض کیا کہ ہاں حضرت! (ضرور بتائیے)۔ تب آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "تمہارا مرض تو گناہ ہیں اور ان کی دوائی توبہ ہے" گناہ ایمان کو یہاں (ضعیف) بنادیتے ہیں اور ذکرِ خیر اور طاعتِ حق کے جنسوں پر مدد و مرت رکھنا ان کے لئے شفایہ، بزبان ایمان (پھی) توبہ کرو کہ یقیناً فلاج نصیب ہوگی، بزبان توحید اخلاص کام کرو کہ ضرور تم کو فلاج حاصل ہوگی، حق تعالیٰ کی طرف سے مصیبتوں کے آنے کے وقت اپنے ایمان کو تھیار بناؤ (یعنی شکوہ و شکایت نہ کرو کہ ان کی اذیت سے محفوظ ہو گے)۔

حضرت شیخ قدس سرہ اپنے وعظ کا افتتاح اس خطبے سے کیا کرتے تھے "حمد اللہ الی کے لئے مخصوص ہے جو تمام جہان کا پالنے والا ہے" اس کلمے کو تین بار کہتے اور ہر بار فرمائے کے بعد کچھ سکوت کرتے اور پھر یہ کلمات کہتے تھے "اتی حمد جو اس کی مخنوقات کی شمار اور اس کے عرش کے وزن کے برابر اور اس کے نفس کی خوشنودی اور اس کے علم کی حد کے موافق اور ان تعداد چیزوں کی گنتی کے مسودی ہو جو اس کی مشیت میں داخل ہیں، اور جن کو اس نے پیدا

کیا اور بتایا اور اگر یہ وہ غائب و حاضر کا جانئے والا ہے، نہایت رحم فرمائے والا ہے، بڑا مہربان ہے، بادشاہ ہے، غایت درجہ پاک ہے، سب پر غالب ہے اور حکمت والا ہے۔ میں صدقِ ون سے اقرار کرتا ہوں کہ پرستش کے لائق کوئی نہیں مگر اللہ یگانہ کہ اس کا کوئی شریک نہیں، اسی کی بادشاہی ہے اور اسی کی حمد و حی جلتا ہے اور مرتا ہے اور وہ سدا زندہ رہنے والا ہے کہ فنا نہ ہوگا، اسی کے ہاتھ میں ہر قسم کی بھلائی ہے اور وہ ہر چیز پر قادر ہے، اور اس کی طرف سب کو لوت کر جاتا ہے۔ اور میں صدقِ ول سے اقرار کرتا ہوں کہ محمد اس کے بندے اور اس کے رسول ہیں، جن کو اس نے ہدایت دی وین برحق عطا فرمایا کہ بھیجا تا کہ جملہ مذہبیوں پر غالب کرے، اگرچہ ناگوارگز رے مشرکوں کو۔ یا اللہ ارحمت کاملہ نازل فرمائیا اور آل محمد پر، اور حفاظت فرمایا امام اور امت کی، اور پاسیان اور رعیت کی، سارے نیک کاموں میں ان کے قلوب کو باہم متفق بنانا اور ان میں ایک کا شرذہ وہرے سے دُور فرمایا، یا اللہ! تو ہمارے گناہوں سے واقف ہے، پس ہم کو بخش دے اور تو ہمارے عیوب سے واقف ہے، پس ہم کو چھپائے ایسے موقعوں پر ہم کو (حاضر) نہ کیجیو، جن سے تو ہم کو منع فرمایا چکا ہے، اور ایسے موقعوں سے ہم کو غیر حاضر رکھیو، جن کا تو ہم حکم دے چکا ہے، ہم کو اپنی یاد سے نہ بھلائیو اور ہم کو اپنی سزا سے نذر نہ کیجیو، ہم کو اپنے غیر کا محتاج نہ بنا کیو، اور ہم کو غفلت والوں میں شامل نہ کیجیو، یا اللہ! ہماری نیک خیالی ہمارے قلوب میں ڈال دے اور ہم کو ہمارے نفس کے شر سے پناہ دے اپنے ماسوں سے پھیر کر ہم کو اپنے ساتھ مشغول رکھ اور جو قطع کرنے والا ہے، ہمارا تعلق تجھ سے قطع کر دے اس کا تعلق ہم سے، اپنا ذکر اور اپنا شکر اور اپنی اچھی عبادت ہم کو القا فرمائے۔" اس کے بعد آپ "وہنی طرف سے رُخ پھیر کر فرماتے "کوئی معبود نہیں بجز اللہ کے، جو اس نے چاہا (وہ ہو کر رہا) ہم میں شد زور ہے نہ طاقت مگر اللہ بر تر و بزرگ کی مدد سے۔" (اس کے بعد آپ سامنے کے رُخ پر من کر کے یہی کلمات فرماتے اور پھر بالیں طرف رُخ پھیر کر بھی یہی ارشاد فرماتے، اور اس کے بعد یہ کہتے) "ہماری خبریں آشکارا نہ فرمائیو، ہمارے پوشیدہ (عیوب) کا پرده نہ آٹھنائیو، اور ہماری بدآئماں یوں پر ہماری گرفت نہ کیجیو، ہماری زندگی غفلت نہیں نگز اریو، اور ہم کو اچانک مت پکڑیو (کہ قوبہ کا وقت بھی نصیب نہ ہو)، اے ہمارے پروردگار! اگر

ہم بھول چاکیں یا چوک جا کیں تو ہم سے موآخذہ نہ کیجیو، اور اے ہمارے پروردگار! ہم پر ایسے بوجھنے والوں سے پہلے لوگوں پر والے تھے، اور اے ہمارے پروردگار! ہم سے اتنا بوجھنے اٹھوا جس کی ہم میں سکت نہیں، اور ہم کو معاف فرم اور ہماری مغفرت فرم اور ہم پر رحم فرم، تو ہی ہمارا کار ساز ہے، پس ہمازی مدد فرم کا فر قوم کے مقابلے میں۔“ اس کے بعد حق تعالیٰ نبی فتوحات میں سے جو کچھ بھی آپؐ کی زبان پر جاری فرماتا آپؐ بلا تقریب اور بغیر کسی مضمون کی تہیید کے اس کا وعظ شروع فرمادیتے تھے، اور بعض مجالس میں ایسا بھی ہوا کہ جو مفہامیں آپؐ پر (من جانب اللہ) الہام کئے جاتے تھے اس میں سے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی کسی حدیث یا حکماء میں سے کسی شیخ کا کوئی کلمہ آپؐ محفوظ رکھتے اور تہبر کا اول اس کو ذکر فرماتے اور پھر وعظ شروع کر کے تقریر کو اس پر متفرع فرماتے تھے۔

\*\*\*

## باب نمبر ۲۱

انسان کی عزت پر ہیزگاری میں ہے<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

عرش کے خزانوں میں سے ایک خزانہ مصیبتوں کا مخفی رکھنا بھی ہے۔ اے وہ شخص جو (کسی تکلیف پر ہائے واپیلا چاکر اس کو ظاہر کرتا اور) اپنی مصیبتوں کا مخلوق سے شکوہ کرتا پھرتا ہے، یہ مخلوق سے شکوہ کرنا تجھ کو کیا مفید ہو گا، وہ نہ (تیرے دوست بن کر) تجھ کو نفع پہنچا سکتے ہیں، اور نہ (ڈشن بن کر) تیرا کچھ بگاڑ سکتے ہیں، (پس ان پر اپنی مصیبتوں کو ظاہر کر کے عرش کے خزانے سے بھی ہاتھ دھویا اور بجائے فائدے کے خسارہ اٹھایا) جب تو نے ان پر اعتماد کیا اور ان کو ( المصیبۃ ڈور کرنے والا) شریک خدا سمجھا تو وہ تجھ کو حق تعالیٰ کے دروازے سے ڈور کر دیں گے اور اس کے غصے میں تجھ کو گردیں گے اور اس سے تجھ کو محبوب بنادیں گے۔

اے جاہل! تو علم کا دعویٰ کرتا ہے اور ثبوت جہالت کا دے رہا ہے، کیونکہ تیرا دنیا کو پروردگار کے سوا دوسرے سے طلب کرنا من جملہ تیری جہالت کے ہے کہ تو مخلوق تک اپنا شکوہ پہنچا کر مصیبتوں سے رہائی چاہتا ہے، تجھ پر افسوس! جب یہ حریص کتا (حیوان ہو کر شکاری کی تعلیم سے) شکار کو اپنے مالک کے لئے محفوظ رکھنا سیکھ لیتا ہے اور اپنی حرص اور اپنی طبیعت کو ترک کر دیتا ہے، اور یہ (عقاب و بازو غیرہ) پرند بھی تعلیم کی بدولت اپنی طبیعت کی مخالفت کرنے لگتا اور ان شکار کے ہوئے جانوروں کے کھالینے کی عادت بدل ڈالتا ہے جن کو وہ اپنے نفس کے لئے شکار کیا کرتا تھا، تو تیرا نفس (انسان بن کر) تعلیم کا زیادہ مستحق ہے (کہ اپنی خوبی بدقیقی کر اپنے اعمال کو اپنے آقا کی نذر گزرنے) اس کو تعلیم دے اور سمجھا

(۱) بتاریخ ۲۰ ربیعی الحجر ۱۴۲۵ھ بمقام خانقاہ شریف۔

تاکہ وہ تیرا دین نہ کھائے، تجھ کو پروپریوٹر کر دے، اور حق تعالیٰ کی ان اہنگوں میں خیانت نہ کرے جو اس کی نگرانی میں دی گئی ہیں، موسمن کے نزدیک اس کا دین گویا اس کا خون اور گوشت ہے (کہ اس کا تباہ کرنا کسی طرح گوار نہیں) تعلیم دینے سے پہلے نفس کو اپنے ساتھ مٹ رکھ، جب وہ تعلیم پا جائے اور (مالک کی اطاعت کا حق) سمجھا اور مطمئن ہن جائے تو اس وقت جد ہر بھی وہ جائے اس کے ساتھ رہ اور کسی حالت میں بھی اس سے جدا نہیں ملت اختریاً کر، جب وہ اطمینان والا ہن جائے گا اور نہ دباؤ دو واقف کا را اور اس مقصوم پر رضا مند ہن جائے گا، پھر تقدیر سے اس کے پاس آئیں گی تو یہوں کے میدہ اور جو کی روٹی میں کچھ فرق نہ سمجھے گا اور جن باتوں کا ماحصل صرف مرا اڑانا ہے وہ رفع ہو جائیں گی، فاقہ اس کو کھانے سے زیادہ پیارا معلوم ہو گا اور کار خیر اور اطاعت اور ایثار قوت بازو ہو گا، طبیعت اس کی بدل جائے گی، تجھی اور کریم دنیا سے بے رغبت اور عاقبت میں بار غبت ہن جائے گا، اس کے بعد جب تو آخرت سے بار غبت اور مولیٰ کا طلب گار بنے گا تو وہ بھی تیرے ساتھ اس کا طالب بنے گا اور تیرے قلب کے ساتھ اس کے دروازے کی طرف چلے گا، پس اس وقت آئے گی اور کہے گی کہ کھالے۔

اے وہ شخص! جس نے کچھ کھایا نہیں، اور پی لے، اے وہ شخص جس نے کچھ پیا نہیں! سمجھدار مریض کسی کے ہاتھ سے کھا نہیں بجز طبیعت کے یا اس کے حکم سے اور ہمیشہ اس کا ادب ملحوظ رکھتا، اس کی بات ماننا اور اس کی موجودگی و عدم موجودگی دونوں حالتوں میں حرص کو چھوڑ رہتا ہے، اے حریص! اور اے جلد باز! وہ کھانا جو درحقیقت تیرے لئے پیدا کر دیا گیا ہے، تیرے سوا کسی کو طاقت ہے کہ اس کو کھالے، لباس، مکان، سواری اور جو تیرے لئے بنادی گئی ہیں، تیرے سوا کسی کی طاقت ہے کہ ان کو لے یا پہنچئے؟ پھر نادانی کیسی؟ نہ تجھے قرار ہے، نہ عقل ہے اور نہ اس حق تعالیٰ کے وعدے کو سچا سمجھنا۔ اے مزدور! جب تو کسی کریم شخص کا کوئی کام کرے تو ادب کے ساتھ رہ اور ثروت و اجرت مٹ مالگ کر وہ دونوں سوال اور (تھاضا وغیرہ) کی بے ادبی کے بغیر ہی تجھ کو حاصل ہو جائے گی، جب وہ تجھ کو دیکھے گا کہ حرص اور بے ادبی کو چھوڑ چکا ہے تو وہ تجھ کو تیرے ساتھیوں سے جو تیرے ساتھ کام کر رہے ہیں، ممتاز بنائے گا، آسودگی بخشنے گا اور تجھ کو ان سب سے اونچا اٹھائے گا، حق

تعالیٰ کی مصاہبت اعتراف اور منازعت سے حاصل نہیں ہوا کرتی بلکہ حسن ادب اور ظاہری اور باطنی سکون اور دائیٰ موافقت سے حاصل ہوتی ہے، جو شخص تقدیر کی موافقت کرتا ہے تو اس کے لئے حق تعالیٰ کی مصاہبت دائیٰ بن جاتی ہے، جو شخص اللہ کا عارف اور اس سے واقف ہوتا ہے وہ اسی کے ساتھ قائم رہتا ہے نہ کہ دوسرے کے ساتھ، اسی کی موافقت کرتا ہے نہ کہ دوسرے کی، اور اسی کے ساتھ زندہ ہوتا ہے اور دوسروں کے ساتھ مردہ۔

صاحب زادہ اجب تو کلام کرے تو اچھی نیت سے کلام کر (کہ مقصود حق تعالیٰ کی اطاعت اور تخلق کو نصیحت کرنا ہو) اور جب خاموش ہو تو خاموش بھی اچھی نیت سے ہو (کہ مقصود فکر و مراقبہ اور کلامِ لایعنی سے پرہیز کرنا ہو)۔ جو عمل سے پہلے نیت کو مقدم نہ کرے اس کا کوئی عمل میں تو کلام کرتا ہے تو اور چپ ہوتا ہے تو بہر حال گناہ میں ہے کیونکہ تو اپنی نیت کو دوست نہیں کرتا، تیرا سکوت اور تیرا کلام دونوں خلاف سنت ہیں کہ حالت کے تغیر ہونے اور رزق میں شغلی پیش آنے کے وقت ایک نوالے کی وجہ سے تم حق تعالیٰ پر (غصہ ہو کر لال پہلے) بنتے اور رنگ بدل ڈالتے ہیں، آبرو میں ذرا سا فرق آنے کے وقت نعمت کا ایک فرد زائل ہونے کی وجہ سے ساری نعمتوں کی نا شکری کرنے لگتے ہو گویا کہ تمہاری ہی حکومت ہے کہ اس پر حکم چلاتے ہو کہ ”یوں کر“ اور ”یوں مت کر“ اور ”یوں کرنا چاہئے تھا“ اسی کا نام نعمت اور غصہ اور راندہ درگاہ ہوتا ہے۔

اے ابن آدم! تو کون ہے، تیری پیدائش ایک ذیل پانی سے ہے، اپنے رب عز وجل کے سامنے تواضع اختیار کر، اور اس کے سامنے جھک جا، جب کسی قسم کا تقویٰ نہیں تو نہ حق تعالیٰ کے نزدیک تیری کچھ عزت ہے، اور نہ اس کے نیکوکار بندوں کے نزدیک، دُنیا حکمت کا گھر (کہ ہر شے کو سب کے ساتھ وابستہ کیا گیا ہے، پس کسی عزت کے لئے تقویٰ کا ہونا لازمی ہے) اور آخرت سرتاپاقدرت ہے (کہ ہر شے بلا سبب اور محض قدرت سے ظہور پائے گی)۔

صاحب اتم پر (فرمیت) گمراں مقرر ہیں (جو خفیہ پولیس کی طرح تمہارے قدم قدم کی نگرانی اور ساری حرکتیں قلم بند کرتے رہتے ہیں) تم حق تعالیٰ کی (شایی) حرast میں ہو (کہ کہیں جانہیں سکتے) اور تم کو کچھ خبر نہیں (کہ کھلمند کھلا) بغاوت کا کیا حشر ہو گا، کچھ

دار بنو! اپنے دلوں کی آنکھیں ھولو۔ جب تم میں سے کسی شخص کے مکان پر کچھ لوگ مل کر بھی آئیں تو تم کو چاہئے کہ خود گفتگو میں ابتداء کرے، بلکہ چپ رہے اور جب وہ خود بات کریں تو اس کا کلام جواب بنے، اور اسی بات نہ پوچھئے جس سے کوئی فائدہ نہ ہو۔ توحید بھی فرض ہے، طلبِ حلال بھی فرض ہے اور بقدر ضرورت علم کی طلب بھی فرض ہے، عمل میں اخلاص بھی فرض ہے، اس عمل پر ہر قسم کے معاوضے کا چھوڑنا بھی فرض ہے۔ فاسقوں اور مناقوں سے بھاگ اور جب تجھ پر معاملہ مشتبہ ہو (کہ نیکوکار اور منافق میں فرق نہ کر سکے) تورات کو (تجھ کے وقت) انھوں نے دور کیت (نفل پر نیت حصول معرفت) پڑھ، اس کے بعد عرض کر کہ ”اے میرے پروردگار! اپنی مخلوق کے نیکوکار بندوں پر مجھ کو مطلع کر، مجھ کو واقف بنا اس شخص سے جو مجھ کو تیرا راستہ دکھائے اور مجھ کو تیرے کھانے دکھائے اور تیری شراب (محبت) پلائے اور میرے قلب کی آنکھ میں تیرے قرب کی روشنی کا سرمه لگائے اور مجھ کو ان (مخیبات) سے باخبر کر دے جس کو آنکھوں سے دیکھ چکا (اور مشاہدے سے ایمان لایا) ہے نہ کہ دوسروں کی تقلید سے۔ اہل اللہ نے حق تعالیٰ کے فضل کا کھانا کھایا ہے، اس کے انس کی شراب پی ہے، اور اس کے قرب کا دروازہ دیکھ لیا ہے، انہوں نے شخص خبر پر اکتفاء نہیں کیا بلکہ (عبداتوں میں مجاہدہ اور تکالیف پر) صبر اور اپنے نفوس اور مخلوق سے نظر ہشائی کرتے کی طرف سفر کرتے رہے یہاں تک کہ (کانوں سے سنی ہوئی) خبر ان کے نزدیک آنکھوں دیکھی بن گئی، جب وہ اپنے رتب تک پہنچے تو اس نے ان کو ادب سکھایا اور مہذب بنا یا، حکمتوں اور علوم کی تعلیم دی، اپنی مملکت پر مطلع کیا اور ان کو بنا یا کہ درحقیقت آسمان اور زمین میں اس کے سوا کوئی چیز ہے نہ اس کے سوا کوئی دینے والا ہے نہ اس کے سوا کوئی روکنے والا، اس کے سوا کوئی حرکت یا سکون دینے والا ہے اور نہ اس کے سوا کوئی قضاء و قدر والا، نہ اس کے سوا کوئی عزت یا ذلت دینے والا ہے، نہ کوئی ذمہن کسی پر مسلط کرنے والا ہے، اور نہ اس کے سوا کوئی زبردست قدرت والا ہے، یہ ان کو اپنے قلب اور باطن کی آنکھوں سے دیکھ لیتے ہیں، پس ان کے نزدیک دنیا اور اس کی بادشاہت کی کوئی قدر باقی رہتی ہے نہ منزلت، اللہ عز و جل اور عافیت کے ساتھ ہم کو بھی دکھائے جو تو نے ان کو دکھایا ہے اور ہم کو عطا فرمائیا میں بھی خوبی اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے۔

## باب ۲۲

## اپنے قلب کو پاک کر، جہاں چاہے نماز پڑھ

عاقل بن اور جھوٹ ملت بول، تو کہتا تو یہ ہے کہ ”میں اللہ عز وجل سے ذرتا ہوں“ حالانکہ ذرتا ہے دوسروں سے، نہ کسی جن سے ذر، نہ انسان سے، نہ فرشتے سے اور کسی جانور ناطق یا غیر ناطق سے، نہ دنیا کے عذاب سے ذر اور نہ آخرت کے عذاب سے، پس ذرنا تو اسی سے چاہئے جو عذاب دینے والا ہے (یعنی حق تعالیٰ) عقل من شخص حق تعالیٰ کے بارے میں کسی ملامت گر کی ملامت سے ذر نہیں کرتا، اور غیر اللہ کی بات سے بہرہ ہے (کہ کسی کی بات پر بھی کان فہیں دھرتا)، ساری مخلوق اس کے نزدیک (گویا) بے کس اور بیمار اور محتاج ہے، یہی شخص اور جس کی بھی اس جیسی حالت ہے، اصل علماء وہ ہیں جن کے علم سے نفع پہنچتا ہے، جو شریعت اور حقائق الاسم کے عالم وین کے طبیب ہیں کہ وین کی شکستگی کو جوڑتے ہیں۔ اے وہ شخص جس کا وین شکستہ ہو گیا ہے! ان کی طرف قدم بڑھاتا کہ وہ تیری شکستگی کی بندش کریں، جس (خدا) نے بیماری اُتاری ہے وہی دو ابھی اُتارتا ہے (پس علاج سے نا امید ملت ہو، باقی رہا بیماری میں بنتا کرنا تو خاص مصلحت کی وجہ سے ہے اور) وہ مصلحت کو دوسروں سے زیادہ جانتا ہے، تو اپنے رتب پر اس کے فعل میں تہمت ملت رکھ (کہ بلا وجہ بیمار بنادیا) الزامات اور ملامت کے لئے تیرا نفس دوسروں کی بہ نسبت زیادہ مستحق ہے، نفس سے کہہ دے کہ عطا اس کے لئے ہے جو اطاعت کرے اور عاصال اس کے لئے ہے جو معصیت کرے (پس نہ تو معصیت کرتا ہے نہ امراض میں بنتا ہوتا ہے) جب اللہ کسی بندے کے ساتھ بھلائی کا را وہ فرماتا ہے تو (اس کی صحت و دولت) چھین لیتا ہے، پس اگر وہ جبر کرتا ہے تو اس کو رفت بخشتا ہے، خوش عیشی نصیب فرماتا ہے، یا اللہ! ہم تجھے قرب کا بغیر بلاء کے سوال کرتے ہیں، اپنی قضاۓ و قدر میں ہمارے ساتھ شفقت کا برتاو

فرما، اور شریروں کی شرارت اور بدکاروں کی مکاری سے ہم و بچا اور چہاری حفاظت فر جس طریقے سے بھی تو چاہے اور جس طرح چاہے، ہم تجھ سے سوال کرتے ہیں اعمالِ صالح کی توفیق کا اور اعمال میں اخلاص کا، ہماری دعا کو قبول فرما۔

ایک شخص ابو زید بسطامیؒ کی مجلس میں حاضر ہوا اور وائیں باعث طرف دیکھنے لگا، حضرت ابو زید بسطامیؒ نے اس سے فرمایا کہ میاں! کیا بات ہے؟ اس نے کہا میں صاف سخنی جگہ ڈھونڈتا ہوں کہ نماز پڑھوں۔ تب آپؐ نے فرمایا کہ:-

اپنے قلب کو پاک کر اور جہاں چاہے نماز پڑھ۔

(کہ قلب کے پاک ہونے پر ایسی جگہ بھی نماز پڑھنا لطف سے خالی نہیں جو پاک تو ہے مگر صاف سخنی نہیں)۔ ریا کی حقیقت کو مخلاص ہی خوب پہچانتے ہیں (کیونکہ اخلاص تو نام ہی ہے ریا کے چھوڑنے کا، پس) ریا خود پسندی، ریا و نفاق شیطان کے تیر ہیں جن کو وہ قلوب کی طرف پھینکتا ہے (تاکہ ان کو ہلاک کرے، پس) اس سے ڈرنا نہ چاہئے، البتہ اس کی زد سے بچنے کی تدبیر کرنا چاہئے، جو کمال شجاعت ہے، اور تدبیر صرف مشانخ تباہیں گے، تم مشانخ کا کہنا مانو اور حق تعالیٰ تک پہنچنے والے راستے پر چلنا ان سے سیکھو، کیونکہ وہ لوگ اور راستے پر چل چکے ہیں، نفس اور خواہش اور طبیعت کی آفتیں انہیں سے پوچھو کر وہ ان کی آفتیں جھیل چکے اور ان کی مضرتوں اور خطاؤں سے آگاہ ہو چکے ہیں، وہ زمانہ دراز تک اس میں بتارہ چکے ہیں، کچھ مدت گزر جانے کے بعد ان پر غالب آئے اور ان کے مالک بنے ہیں۔

اے مخاطب! شیطان نے جو تیرے اندر پھونک مار دی ہے (کہ تو اپنے نفس کو کچھ سمجھنے لگا) اس پر مغروزہ ہو، اور نفس کے تیروں سے شکست مت کھا کہ وہ نفس تجھ پر شیطان کے تیر چلاتا ہے کیونکہ شیطان کو تجھ پر نفس ہی کے راستے سے قدرت حاصل ہوتی ہے، (پس اگر نفس کا چلایا ہوا خود پسندی کا تیر کارگر ہو گیا تو شیطان تجھ پر مسلط ہو کر بر باد کئے بغیر نہ چھوڑے گا) نوع منات کا شیطان نوع انسان کے شیطان کے (یعنی نفس اور ہم نشینوں کے) واسطے کے بغیر تجھ پر قابو نہیں پا سکتا، حق تعالیٰ سے فریاد کر اور ان دشمنوں پر اس سے مدد مانگ کہ وہ ضرور تیری فریاد رکی کرے گا، پس جوان دشمنوں پر فتح پا کر) حق

تعالیٰ کو پا جائے اور جو کچھ وہاں ہے اس کو دیکھ لے اور اس سے بہرہ در ہو جائے تو اس کے پاس سے (اس کے) عیال اور مخلوق کی طرف لوٹ اور ان کو لے کر اس کی طرف جا، ان سے (حضرت یوسف علیہ السلام کی طرح) کہہ دے کہ لے آؤ میرے پاس اپنے سارے کنبے کو، یوسف علیہ السلام جب ملک و سلطنت سے کامیاب ہو گئے تو انہوں نے اپنے بھائیوں سے فرمایا کہ لے آؤ میرے پاس اپنے سارے کنبے کو (کہ سب عیش و آرام سے گزاریں)۔ بد نصیب وہی ہے جس کو حق تعالیٰ نصیب نہ ہو، اور اس کو دُنیا و آخرت میں اس کا قرب ہاتھ نہ آیا۔ حق تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فرمایا کہ ”اے اہن آدم! اگر میں تیرے ہاتھ نہ آیا تو کچھ بھی تیرے ہاتھ نہ آیا“، اور حق تعالیٰ تیرے ہاتھ سے کیوں نہ جائے جبکہ تو اس سے اور اس کے ایمان والے بندوں سے دُور ہے، اپنے قول اور فعل دونوں سے ان کا ایذا رسان اور اپنے ظاہر و باطن دونوں کا رُخ ان سے پھیرے ہوئے ہے۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ ”مُؤْمِنُ کو ایذا اور نِیَنَ اللہ کے نزدِ یک کعبہ اور بیت المعور کو منہدم کرنے سے پذرہ گنا زیادہ گناہ عظیم ہے۔“ تجھ پر افسوس اے وہ شخص جو ہمیشہ اللہ کے فقیروں کو ایذا کیں پہنچاتا ہے، یعنی اللہ پر ایمان لانے والوں، اس کے لئے نیک کام کرنے والوں، اس کے پہنچانے والوں اور اس پر توکل کرنے والوں کو، تجھ پر افسوس! عنقریب تو مر نے والا ہے کہ کھنچ کر باہر نکال دیا جائے گا اپنے گھر سے اور تیرا وہ مال جس پر تو گھنٹہ کرتا ہے لوٹ لیا جائے گا کہ نہ تجھ کو نفع پہنچا سکے گا اور نہ (تکلیف و عذاب کو) روک سکے گا۔



## باب نمبر ۳۲

حب رسول کی شرط ہے فقر و افلas<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے مردی ہے کہ ایک شخص آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کیا کہ "میں اللہ کے واسطے آپ کے ساتھ محبت رکھتا ہوں" تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا کہ " بلا کو چادر بنالے، فقر کو چادر بنالے" کیونکہ تو میری سی حالت بنانا اور میری کیفیت اختیار کرنا چاہتا ہے (پس جس طرح میں نے فقر و تکلیف کو پسند کیا اسی طرح تو بھی اس کو پسند کر) کیونکہ (محبوب کی) موافقت کرنا محبت کی شرط ہے۔ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت میں پچے بنت تو انہوں نے اپنا سارا مال آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر قربان کر دیا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی سی حالت بنالی اور فقر میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے شریک ہو گئے، یہاں تک کہ صرف ایک عبا سے بدن ڈھانپا، ظاہر و باطن، کھلے اور چھپے ہر طرح آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی موافقت کی اور تو اسے دروغ گوئی دعویٰ کرتا ہے وین داروں کے ساتھ محبت اور اپنے دینار و درہم ان سے چھپاتا ہے (کہ کہیں کسی کو کچھ دینا نہ پڑے) حالانکہ ان کے قرب اور ان کی مصاہیت کا خواہاں ہے، سمجھ دار بن یہ محبت جھوٹی ہے، محبت اپنے محبوب سے کسی چیز کو بھی نہیں چھپایا کرتا اور اس کو ہر ایک چیز پر ترجیح دیا کرتا ہے، افلas جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ لگا ہوا تھا کہ جدائہ ہوتا تھا، اور اسی وجہ سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جس قدر پانی کی موج اپنے منتہی کی طرف دوڑتی ہے، اس سے زیادہ تیزی کے ساتھ فقر اس کی طرف چلتا ہے جو مجھ سے محبت کرتا ہے۔  
اور حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ:-

(۱) یہ درجہ ۹ رجہ مادی الثانیہ ۱۹۵۵ھ بمقام خالقہ شریف۔

جب تک جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہم میں رہے تو ہمیشہ دُنیا  
ہم پر مکدرت رہی، اور جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہو گیا تو دُنیا  
ہم پر موسلا دھار یعنی طرح بر سے گئی۔

پس محبت رسول کی شرط ہے فقر و افلاس، اور حق تعالیٰ کی محبت کی شرط ہے بُلاد  
تکلیف۔ ایک بزرگ سے مردی ہے وہ فرماتے ہیں کہ ”فقر و لایت پر تعینات کر دی گئی  
ہے، تاکہ جھوٹ اور دکھاوے اور نفاق کے ساتھ حق تعالیٰ کی محبت کا دعویٰ نہ کیا جاسکے تو  
اپنے دعویٰ اور جھوٹ سے باز آ، اپنی جان کے ساتھ خطرے کا معاملہ نہ کر“ اگر تو (دعویٰ محبت  
میں) سچا بن کر آیا ہے تو آ جاونہ ہمارا تاج مت بن کہ ہم کھوئے اور کھرے کے پچانے  
والے صراف ہیں، پس اپنے کھوئے دینار کو صراف کے سامنے پیش مت کر کہ وہ اس کو تجھ  
سے قبول نہ کرے گا اور (تیری جعل سازی ظاہر کر کے) تجھ کو رسو اکر دے گا۔ محبت خداو  
رسول ایذ ارسال جانوروں کی طرح خوف ناک شے ہیں۔ پس سانپ اور درندے کے  
ساتھ عشق مت بگھار کر کہ وہ دونوں تجھ کو ہلاک کر دا لیں گے، ہاں اگر تو سپیرا ہے (کہ  
سانپ کے زہر کا اتار جانتا ہے) تو درندے کی طرف قدم بڑھا اور اگر تجھ میں طاقت ہے  
(کہ گرفت کو سہار سکتا ہے) تو درندے کی طرف بے شک سانپ کی طرح بڑھ، حق تعالیٰ  
کے راستے کو سچائی کی حاجت ہے (کہ طالب صادق ہو) اور اس کے معرفت کے نور کی  
حاجت رہے (کہ کسی عارف کا دامن کپڑے)، معرفت کا آنفاب صدیقین کے قلب میں  
چکار ہتا ہے کہ نہ رات کو چھپتا ہے نہ دن کو۔

صاحب زادہ غضب خداوندی کے نشانہ بنے ہوئے منافقوں سے اعراض کر،  
عقل بن اور (ان کے پاس کبھی نہ پھٹک، اس زمانے کے اکثر لوگ درحقیقت بھیڑیے ہیں  
کہ ان پر کپڑے ہیں (پس صورت میں تو انسان ہیں اور سیرت میں موذی شیطان)۔ فکر کا  
آئینہ لے اور اس میں نظر کر (تاکہ اپنی حالت میں غور کرنے سے نفاق و اخلاص کا پتہ چلے)  
اور اللہ تعالیٰ سے دُعا کر کہ وہ تجھ کو تیر انفس اور ان منافقوں کو دکھاوے، میں مخلوق اور خالق  
دونوں کا تجربہ کر چکا ہوں، پس میں نے شرتو مخلوق کے پاس پایا اور خیر و خوبی خالق کے  
پاس۔ یا اللہ اہم کو ان کے شر سے محفوظ رکھ اور دُنیا و آخرت میں اپنی خوبی مجھ کو نصیب فرم۔

میں تمہارا خواہاں اپنے لئے نہیں ہوں بلکہ تمہارا خواہاں ہوں تمہارے ہی نئے، میں تمہاری رسیوں میں مل دیتا ہوں (کہ تم مضبوط اور کارآمد بناؤں) میں جو کچھ تم سے (ہدیہ اغیرہ) لیتا ہوں وہ تمہارے ہی لئے لیتا ہوں کہ (تم کو اجر و نفع ملے) اپنے لئے نہیں لیتا، میرے پاس تو اس (خوان توکل) میں جو میرے لئے مخصوص ہے اس (روپیہ پیسہ) کی طرف سے جو تم سے لیتا ہوں بے نیازی ہے، میرے پاس یا کس ہے اور یا خدا پر توکل، میں تمہاری لائی ہوئی چیزوں کا اس طرح منتظر نہیں رہتا جس طرح یہ ریا کا رمنافق منتظر ہا کرتا ہے جو تم پر توکل کئے ہوئے اور اپنے خدا کو بھولا ہوا ہے، میں باشندگانِ زمین کی کسوٹی ہوں، پس بھج دار بنو اور ظاہری ملپٹ ناپ مجھ کو مت دکھاؤ کہ میں حق کی توفیق اور اہلیت عطا کر دینے کی بدولت تمہارے کھوئے اور کھرے کو خوب پہچانتا ہوں۔

اے مخاطب! اگر تو فلاج چاہتا ہے تو میرے ہتھوڑے کا اہرن بن جا، تاکہ میں تیرے نفس، تیری خواہش، تیری طبیعت، تیرے شیطان اور تیرے دشمنوں اور تیرے ہم نشینوں کا دماغ کچلوں اور سب کو سیدھا کر دوں، ان دشمنوں کے مقابلے میں اپنے پروردگار کی مدد چاہو، اور مدد اسی کی ہوتی ہے جو ان کے مقابلے میں جماد ہے (کہ پسپا اور مغلوب نہ ہو) اور بے پار و مددگار وہ ہے جو ان کے حوالے کر دیا جائے (کہ یہ جس طرح چاہیں اس سے کام لیں) آفٹیں بہت ہیں مگر ان کا نازل کرنے والا ایک ہی ہے، امراض بہت سے ہیں مگر ان کا طبیب ایک ہی ہے، اے یہاں نفس والوں اپنے نفوس کے پر دکر د جو کچھ وہ ان کے ساتھ (دوائے تلخ شتر زنی کا تکلیف وہ) برداشت کرے اس میں اس پر اڑاہم مت دھرو (کہ محض ایذا پہنچانے کو ہم پر ظلم کیا) کیونکہ وہ تمہارے نفوس پر تم سے بھی زیادہ شفیق ہے، اس کے سامنے میزبان بن جاؤ اور اس سے معارضہ نہ کرو، یقیناً دُنیا و آخرت میں پوری بھلائی پاؤ گے، اہل اللہ پورے سکوت، پوری افرادگی اور پوری مدد ہوئی میں رہتے ہیں، پس جب یہاں کے لئے کامل ہو جاتا اور اس پر دوام حاصل ہوتا ہے تو حق تعالیٰ ان کو گویاںی عطا فرماتا ہے (کہ وہ ناصح و راہبر بنئے ہیں)، جس طرح قیامت کے دن جہادوں کو گویاںی عطا فرمائے گا (کہ زمین بھی بولنے لگے گی) اہل اللہ اس وقت بولتے ہیں جبکہ بلا نے جاتے ہیں اور اس وقت لیتے ہیں جبکہ دینے جاتے ہیں، اور اس وقت انہیں حاصل کرتے ہیں

جبکہ انبساط میں لائے جاتے ہیں، ان کے قلوب فرشتوں کے قلوب سے جامیں (جن کے حق میں) حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ جو کچھ حق تعالیٰ ان کو حکم دیتا ہے، اس میں وہ اس کی نافرمانی نہیں کرتے اور جس بات کے لئے مأمور ہوتے ہیں اس کو بجالاتے ہیں، وہ ملائکہ کے ساتھ لاحق ہوئے اور مر جتے میں بھی ان سے بڑھ گئے، حق تعالیٰ کی معرفت اور اس کے علم میں ملائکہ پر فوقيت لے گئے، فرشتے ان کے خادم اور ملازمین کہ ان سے استفادہ کرتے ہیں، کیونکہ حکمتوں کی (موسلا دھار بارش) ان کے قلوب پر بر سائی جاتی ہے، ان کے قلوب جملہ آنتوں سے محفوظ ہیں، آفتین ان کے اعضاء، ان کے اجسام اور ان کے نفوس تک آتی ہیں لیکن ان کے قلوب تک نہیں آتیں، اگر تو ان کے مر جتے تک پہنچنا چاہتا ہے تو اول حقیقت اسلام کو حاصل کر اس کے بعد کھلے اور چھپے سارے گناہ چھوڑ، پھر کامل اختیاط اختیار کر اس کے بعد دنیا کی مباح اور حلال چیزوں سے رنجبت اٹھا، ہر فضل خداوندی کا غنا حاصل کر (کہ بجز فضل حق کے کسی شے کی حاجت نہ رہے) اس کے بعد اس کے فضل میں بھی اختیار کر، اور اس کے قرب سے تو نگری اختیار کر اور طرح طرح کے فضل کے دروازے اپنے لطف، اپنی رحمت اور اپنے احسان کا دروازہ تجھ پر کھول دے گا، اول دنیا تجھ پر تنگ فرمائے گا، اس کے بعد بے انتہا اس کو فراغ کر دے گا، یہ (و سعیت دنیا) اولیاء، صدیقین میں سے کسی کسی کے لئے ہوتی ہے، اس لئے حق تعالیٰ ان کے تقویٰ سے واقف ہے پس (جانتا ہے) وہ کسی چیز میں بھی مشغول ہو کر اس کو نہیں چھوڑ سکتے (پس دنیا بکثرت دے دینا ان کے لئے مضر نہیں) باقی اکثر اولیاء کی یہی حالت ہوتی ہے کہ دنیا ان سے سمیت لی جاتی ہے کیونکہ ان کو ان کا اپنے ہی لئے فارغ، اپنے ہی دربار میں حاضر اور اپنا ہی طالب بنائے رکھنا پسند آتا ہے، (پس ان کو دنیا کا مال و متعاع عطا نہیں فرماتا، اگر ان کو دنیا عطا فرمادے تو شاید وہ اس کے شغل میں اس کی خدمت سے غافل ہو جائیں، اور دنیا ہی کے ساتھ بیٹھ رہیں، یہ قاعدہ تو اکثر ہے اور وہ نادر تھا اور نادر کے ساتھ حکم کا تعلق نہیں ہوتا (ای لئے عام طور پر یہی حکم لگایا جاتا ہے کہ طالب حق کے لئے فقر اور تنگ دستی لازمی ہے)۔ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم انہیں میں سے ہیں جن پر دنیا پیش کی گئی مگر انہوں نے خدا کی خدمت کو چھوڑ کر اس میں مشغول ہونا پسند نہ کیا، کمال کی حد اور اغراض کی وجہ سے مفہوم کی طرف بھی

توجہ نہ کی، آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر زوئے زمین کے خزانوں کی کنجیاں پیش کی گئیں، تو آپ نے ان کو واپس کر دیا اور فرمایا کہ:-

اے میرے رب امجھ کو مسکین بنا کر زندہ رکھ اور مسکین ہی ہونے کی حالت میں موت دے، اور مسکین ہی کے ساتھ میرا خش فرم۔

زہد درحقیقت عمدہ نیت کا نام ہے (کہ دل میں کسی شے کی رغبت نہ ہو اور جو کچھ لے وہ تعیل حکم خداوندی کی نیت سے لے) ورنہ اپنے مقوم سے زہد اختیار کرنے پر کوئی بھی قادر نہیں۔ (زادہ بھی لیتے ہیں اور حریص بھی مگر نیت کا فرق ہے کہ) مومن حرص کی گرانی سے راحت میں رہتا ہے، نہ طمع کرتا ہے نہ جلدی مچاتا ہے، اپنے دل سے تمام چیزوں سے بے رغبت اور اپنے باطن کے ساتھ ان سے روگروان بنتا اور حکم خداوندی کی تعیل میں مشغول رہتا ہے، اور جانتا ہے کہ اس کا مقوم اس کے ہاتھ سے جان سکے گا، اس اس کا طالب نہیں بنتا، جو چیزیں اس کے مقوم میں ہیں ان کو چھوڑ دیتا ہے اور وہ اس کے پیچھے دوڑتی اور عاجزانہ درخواست کرتی ہیں کہ ہم کو قبول کرلو۔

صاحب زادہ تجوہ کو اول ایمان کی ضرورت ہے جو تجوہ کو حق تعالیٰ کے راستے میں چلائے، اور پھر ایقان کی حاجت ہے جو تجوہ کو اس راستے میں ثابت قدم رکھے (کیونکہ یقین کے بغیر مغض سنبھالنے کے مان لینے سے اُنے پاؤں لوٹ آنے کا اندر یہ شے ہے) اس راستے (طریقت) میں چلنے کی ابتدائی حالت میں تجوہ کو ضرورت ہے، ہمیانی (یعنی زور مال کر کہیں بے زری اور بھگ دتی متھش بنا کر راہری نہ کرے) اور آخر میں جا کر تجوہ کو ضرورت ہے ایمان کی (کہ ایمان پختہ ہو جانے پر فقر مصروفیں بلکہ خیر ہے) بخلاف مکہ کے راستے کے (جس کو سفرِ حج کہتے ہیں) کہ وہاں ابتداء میں ضرورت ہے ایمان کی (کہ اس کے بغیر نہ حج فرض ہوتا ہے اور نہ توفیق سفر ہوتی ہے) اور بعد میں ضرورت ہے ہمیانی (یعنی زور مال) کی (کہ جب زادراہ آجائے تو سفر کا تھیہ ہو) اور اس راستے میں جس کی طرف سے میں اشارہ کر چکا ہوں، ابتداء میں ضرورت ہے ہمیانی کی اور انتہا میں ایمان کی۔

سفیان ثوریؓ سے منقول ہے کہ ابتداء طالب علمی میں ان کی کمر پر ایک ہمیانی تھی اس میں پانچ سو دینار تھے، اس میں سے خرچ کرتے اور علم پڑھتے اور اس پر ہاتھ مار کر یوں

فرمایا کرتے تھے:-

اگر تو نہ ہوتی تو لوگ ہم کو رومال بنالیتے۔

کہ ان کے پس خورده سے پیٹ بھرنے پر ہماری نظر رہتی اور پڑھنا پڑھنا خاک ہوتا۔ پس جب ان کو علم حاصل ہو گیا اور عارفِ حق بن گئے تو جو کچھ ان کے پاس فتح رہا تھا سب ایک دن میں فقیروں پر خرچ کر دیا اور فرمایا:-

اگر آسمان لوہا بن جائے کہ ایک بوندھی نہ برسائے اور روزے زمین پھر ہو جائے کہ ایک دانہ بھی نہ آگائے اس پر بھی اگر میں اپنے رزق کی طلب کا فکر و اہتمام کروں تو میں کافر ہوں (کہ روزی رسائی کے سچے وعدے پر اعتماد نہ رکھا)۔

اے مخاطب! اپنے ایمان کے قوی ہونے تک تو کسب کرنا اور سبب کے ساتھ تعلق رکھنا لازمی سمجھو، اس کے بعد جب ایمان قوی ہو جائے تو سبب سے خالقِ سبب کی طرف منتقل ہو جا (کہ جس خدا نے اسباب پیدا کئے ہیں وہ بلا سبب بھی دے سکتا ہے)۔ انبیاء علیہم السلام نے اپنی ابتدائی حالت میں کسب بھی کیا، قرض بھی لیا اور اسباب کے ساتھ تعلقات بھی رکھے، اور آخر میں (سب چھوڑ کر) تو کل اختیار کیا، پس ابتداء و انتہاء بروئے شریعت و طریقت کسب اور توکل دونوں کے جامع بنے۔

اے بد نصیب! لوگوں کے مال و متاع پر بھروسہ رکھ کر کہ ان سے بھیک مانگنے لگے، محنت مزدوری کو اپنے ہاتھ سے مت چھوڑ کر (جسمانی) طاقتون کی نعمت کا ناشکر گزار بن جائے گا، پس (اس کی سزا میں) حق تعالیٰ تجھ پر ناراض ہو گا اور تجھ کو دُور پھینک دے گا، کسب چھوڑنا اور لوگوں سے بھیک مانگنا بندے کے لئے حق تعالیٰ کا عذاب ہے، سلیمان علیہ السلام کی سلطنت جب حق تعالیٰ نے رائل کی تو ان کو چند قسم کی سزا میں دیں، ممن جملہ ان لوگوں سے بھیک مانگنا بھی تھا اپنی سلطنت کے زمانے میں آپ کسب کر کے کھاتے تھے، پس جب حق تعالیٰ نے ان پر تنگی فرمائی تو ان کو ان کی مملکت سے باہر کر دیا اور چالیس دن تک رزق کے راستے ان پر تنگ رکھے (کہ نوبت سوال کی پہنچ گئی) اور اس کا سبب ایک عورت کا آپ کے مکان میں چالیس دن تک مورت کی پرستش کرتے رہنا تھا (جس کی خبر نہ تھی مگر

شان بیوت کے سبب اتنی ہی بات عتاب کے لئے کافی تھی کہ گھوں خبر نہ لی) پس اس کی بہت پرستی کے ایک ایک دن کا بدلا آپ کی سزا کا ایک ایک دن قرار پایا۔

اہل اللہ جب تک اپنے رب سے جانے میں، نہ ان کے غم کو خوشی نصیب ہے نہ ان کے بوجھ کو (سر سے) اُترنا، نہ ان کی آنکھوں کو خندک اور نہ ان کی مصیبت کو تسلی، اور ان کے (حق تعالیٰ سے) ملنے کی دو صورتیں ہیں، ایک دُنیا میں ملتا اپنے قلوب اور باطن سے، اور یہ شاذ و نادر ہے، اور دُوسرا (مرنے کے بعد) آخرت میں ملنا (جو عام اولین، گونصیب ہوگا) جب وہ اپنے رب سے جانے میں گئے تب راحت و خوشی ان کو حاصل ہوگی، لیکن اس سے پہلے تو ان کی مصیبت ہر وقت ہی کی ہے۔ (پھر نفس کے متعلق کچھ گفتگو کی اور اس کے بعد فرمایا):

صاحب زادہ افس کو خواہشات اور لذتوں سے باز رکھا اور اس کو پاکیزہ کھانا کھلا جو بخس نہ ہو، پاکیزہ تو حلال ہے، اور حرام بخس ہے۔ (اس کے بعد آپ نے فرمایا کہ) اس کو حلال کی غذاوے تاکہ وہ نہ تکبر کرے، نہ اترائے اور نہ بے ادب بنے۔ یا اللہ! ہم کو اپنی معرفت بخشتا کرے ہم تیرے عارف بن جائیں، آمین۔



## باب نمبر ۲۲

دولت کے لئے چاپلوسی ایک دھوکا ہے<sup>(۱)</sup>

جیا ب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
 جو شخص کسی مال دار کی تعظیم کے لئے اس مال کی خواہش میں جو اس  
 کے ہاتھ میں ہے اپنی جگہ سے ہلا تو اس کا درہ تھا ای وین جاتا رہا۔  
 سنو اے منافقو! یہ اس شخص کے لئے ہے جس نے مال داروں کے لئے حرکت  
 کی، پھر کیا پوچھنا اس کا جس نے نماز، روزہ اور حج بھی انہیں کے لئے کیا ہو، اور وہ کی  
 چوکھوں کو چومنا رہے، اے شریک خدا قرار دینے والا! (کہ مال داروں کو خدا کی طرح  
 حاجت روا اور مستحق صوم و صلوٰۃ سمجھتے ہو) تمہیں حق تعالیٰ اور اس کے رسول کی مطلق خبر  
 نہیں، مسلمان بنو اور توبہ کرو اور توبہ میں اخلاص کی شان حاصل کرو تاکہ تمہارا ایمان  
 تندرست اور تمہارا ایقان قوی ہو جائے اور تمہاری توحید کو نشوونما حاصل ہو کہ اس کی شاخیں  
 عرش تک جاچے ہیں۔

صاحب زادہ! جب تیرا ایمان پر وریش پائے گا اور اس کا درخت اونچا چڑھ  
 جائے گا، تو حق تعالیٰ تجھ کو خود تجھ سے اور ساری مخلوق سے بے نیاز بنادے گا، تجھ کو تیرے  
 کسپ و اکتساب سے بے پروا کر دے گا، حق تعالیٰ تیرے نفس، تیرے قلب اور تیرے باطن  
 کا پیٹ بھر دے گا، تجھ کو اپنے آستانے پر کھڑا کر لے گا اور تیرے فقر کو اپنے ذکر اور اپنے  
 قرب اور اپنے ساتھ انس کی تو گھری بخشے گا، پھر تجھ کو پروا نہ رہے گی کہ کون دُنیا کو کھاتا اور  
 اس میں مشغول رہتا ہے، تو پروا نہ کرے گا کہ دُنیا کس کے ہاتھ میں جاتی ہے، اب تیرا اس  
 (دُنیادار) کو دیکھنا (اس کے مال کی حرص میں نہ ہو گا بلکہ) بطور شفقت اور ظلمت ہو گا کہ

(۱) ہزارخ ۱۱ ارجمندی الشانیہ ۵۲۵ھ، بمقام مدرس معمورہ۔

افسوس! کس تاریکی میں بہلا ہے۔

اے وہ شخص جو علم کا دعویٰ کرتا اور دنیا داروں سے دنیا کا طالب بنتا اور ان کے سامنے عاجزی کرتا ہے، حق تعالیٰ نے تجھ کو علم دے کر گمراہ ہنا دیا کہ تیرے علم کی برکت جاتی رہی، اس کا مغز جاتا رہا اور پوست باقی رہ گیا۔ اے وہ شخص جو عبادت کا دعویٰ کرتا اور اس کا قلب مخلوق کی پرستش کر رہا اور انہیں سے ڈرتا اور ان ہی سے توقع رکھتا ہے، تیری عبادت ظاہر آ تو اللہ تعالیٰ کے لئے ہے اور باطن میں مخلوق کے لئے تیری ساری طلب اور ساری فکر وہی ڈرام و وینار اور مال و اسباب ہے، جو ان کے ہاتھوں میں ہے تو ان کی تعریف و توصیف کا آرزو مندر رہتا اور ان کی ندمت اور بے رُخی سے ڈرتا ہے تو خالق ہے ان کے ہاتھ روک لینے سے اور متوقع ہے ان کی بخشش کا، (جس کی علامت یہ ہے کہ) اکثر ان کے دروازوں پر پڑ رہتا اور چاپلوسی کرتا اور نرم و ملٹھی باتیں بناتا ہے۔ تجھ پر افسوس! کہ تو مشرک ہے، منافق ہے، ریاض کار ہے، بد دین ہے اور زندگی ہے، تجھ پر افسوس ہے ملمع کاری کی بھڑک کس پر پیش کر رہا ہے؟ کیا اس ذات پر جو آنکھوں کی خیانت اور سینوں کے راز سے آگاہ ہے؟ تجھ پر افسوس ہے کہ نماز میں کھڑا ہو کر "اللہ اکبر" کہتا ہے (کہ اللہ سب سے برتر ہے) حالانکہ تو اپنے قول میں جھوٹا ہے (کیونکہ) مخلوق تیرے قلب میں حق تعالیٰ سے برتر ہے، اللہ سے توبہ کر اور کوئی نیکی اس کے سوا کسی کے لئے مت کر، دنیا کے لئے اور نہ آخرت کے لئے، اس گروہ میں سے جو اسی کی ذات کے طالب ہیں، رُبو بیت کا حق ادا کر، کوئی عمل نہ حمد و شکار کے لئے کرنا عطا منع کے لئے، تجھ پر افسوس ہے، تیرا رزق نہ کم ہو سکتا ہے نہ زیادہ، بھلائی اور ثرائی اور جو کچھ تیرے لئے مقدر ہو چکی ہے اس کا آنا ضروری ہے، پس جس چیز سے فراغت ہو چکی اس میں مشغول مت ہو اور حق تعالیٰ کی اطاعت میں مشغول ہو، اپنی حوصلہ کو کم کر اور امید کو کوتاہ، اور موت کو ہر وقت نظر کے سامنے رکھ، یقیناً فلاح پائے گا، اپنی ساری حالتوں میں شریعت کی موافقت کو ضروری سمجھو۔

صاحبوا کیا شریعت کی کسی قسم کی موافقت تمہارے نزدیک باقی نہیں رہی؟ تم اس کو چھوڑ چکے اس ظاہر اور باطن دونوں کے ہاتھوں سے اور پچھے لگ گئے اپنے نفسوں اور اپنی خواہشوں کے اور حق تعالیٰ کی دن بدن بُرداری سے دھوکا کھایا، وہ عذاب اور سزا کو تم سے

(دنیا میں) انھائے ہوئے ہے اور آخرت میں تمہاری ہر جانب سے اس کو نازل فرمادے گا، تجھ کو پکڑے گا اور گرفتار کر لے گا، پھر تجھ کو موت آئے گی اور قبر میں اترنا ہو گا، پس اس کی تنگی اور اس کا عذاب تجھ کو پیش آئے گا، اور قیامت تک تو اسی میں بیتلار ہے گا، اس کے بعد تیرا جسم دوبارہ پیدا کیا جائے گا اور تجھ کو بڑی پیشی کی طرف لایا جائے گا، اس وقت ذرے کا اور منٹ منٹ میں جو کچھ بھی تو نے کیا تھا سب کا تجھ سے حساب لایا جائے گا، اور کم ہو یا بیش ہر بات کی تجھ سے باز پہن ہو گی، تو محض بت ہے بلا روح کے، اور سوکھا چڑا ہے بلا معنی اور بلا قوت کے، تو سوائے آگ کے اور کسی کام کا نہیں، تیری عبادت کی یہ حالت ہے کہ اس میں نام کو بھی اخلاص نہیں (اور وہی عبادت کی روح تھی) پس جب اس میں روح ہی نہیں تو اور تیری عبادت بجز آگ کے کسی کام کی نہیں، پھر تجھے مشقت ہی انھانے کی کیا حاجت ہے؟ اگر تو نے اعمال میں اخلاص پیدا نہ کیا تو ان میں سے کچھ بھی تجھ کو مفید نہ ہو گا تو اس گروہ میں سے ہے جن کے متعلق حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ عمل کرنے والے اور مشقت انھانے والے ہیں، یعنی دنیا میں عمل کرنے والے اور قیامت کے دن آگ میں مشقت انھانے والے اگر یہ کہ تو موت آنے سے پہلے توبہ اور مذہرات کر لے (تو بے شک اس گروہ سے باہر نکل آئے گا) از سر ہو مسلمان بن کر اور اچھی توبہ اور اس میں اخلاص لا کر حق تعالیٰ کی طرف زجوع کر اس سے پہلے کہ موت آجائے، پس تیرے سامنے دروازہ بند کر دیا جائے کہ پھر توبہ کے دروازے میں تو داخل نہ ہو سکے گا، اپنے دل کی گہرائیوں سے اس کی طرف زجوع کر کہیں اپنے فضل کا دروازہ تجھ پر بند نہ کروے اور (اپنی مدد و توفیق ہٹا کر) تجھ کو تیرے نفس اور تیری طاقت وزور اور تیرے مال کے حوالے نہ کر دے اور کچھ بھی برکت نہ بخشی تیری کسی حالت میں، تجھ پر افسوس ہے کہ حق تعالیٰ سے شر ماتا نہیں اور تو نے اپنے دنیا کو اپنا آرٹ اور درہم کو اپنا مقصود و اعظم قرار دے رکھا اور خدا کو بالکل بھلا دیا ہے، عنقریب تجھ کو اپنا انعام نظر آئے گا، تجھ پر افسوس اپنی دکان اور اپنے مال کو، اپنے بیوی بچوں کے لئے تجویز کر رکھا ہے کہ حکم شریعت کے موافق ان کے لئے کما تا نہیں ہے در آنحالیہ تیرا اول حق تعالیٰ پر بھروسہ کئے ہوئے ہو، اپنا اور ان کا رزق اسی سے مانگ نہ کہ مال اور دکان سے، پس وہ تیرا اور ان کا رزق تیرے ہاتھ کے واسطے سے جاری فرمائے گا اور اپنا فضل و قرب اور اپنے

ساتھ انس کو تیرے قلب کے واسطے تجویز فرمائے گا کہ تیرے بیوی پھوں تو تھے سے بے نیاز کر دے گا، اور تھوکو اپنی ذات سے تو نگر بنا دے گا، اور ان کو تو نگری بخشے گا جس چیز سے بھی چاہے گا، اور تیرے قلب سے کہہ دیا جائے گا کہ یہ (غفار قلبی) تیرے لئے ہے اور یہ (غفاء ظاہری) تیرے بیوی پھوں کے لئے تو اس مرتبے تک کیونکر پہنچ سکتا ہے، حالانکہ تو اپنی ساری عمر بتلائے شرک، محبوب اور راندہ درگاہ بنوارہا کہ دنیا اور اس کے سیمئے سے تیرا پیٹ نہیں بھرتا، اپنے قلب کا دروازہ بند کر لے اور سب کو اس میں داخل ہونے سے نا امید کر دے اور صرف حق تعالیٰ کی یاد کو اس میں اتارا پنی بدآعمالیوں سے پے در پے تو پہ کرو اور اپنی دلیمی اور بے ادبی سے یکے بعد دیگرے پیشیاں ہو اور جو کچھ ہو چکا اس پر بکثرت رو اور اپنے کچھ مال سے فقیروں کی غم خواری کر، غنقریب تھوکو اس سے جدا ہونا پڑے گا، بندہ مومن جس کو دنیا اور آخرت میں اپنے صدقے کا بدلہ ملنے کا یقین ہوتا ہے وہ بخیل نہیں ہوا کرتا۔

عیسیٰ علیہ السلام سے منقول ہے کہ انہوں نے شیطان سے پوچھا کہ مخلوق میں تیرا سب سے زیادہ محبوب کون شخص ہے؟ اس نے کہا "بخیل مسلمان" آپ نے فرمایا "اور سب سے زیادہ مبغوض کون ہے؟" اس نے کہا کہ "گناہگار تھی" اس کے بعد آپ نے دریافت فرمایا کہ "اس کی وجہ کیا ہے؟" اس نے بتایا کہ "بخیل مسلمان سے تو مجھے توقع رہتی ہے کہ اس کا بخیل اس کو ایک نا ایک دن معصیت میں ڈال دے گا اور میرا منشا پورا ہو جائے گا، اور گناہگار تھی سے مجھے اندیشہ رہتا ہے کہ اس کی سخاوت کی بدولت اس کے گناہ مٹتہ جاویں (پس آیا ہوا شکار ہاتھ سے نکل جائے گا) دنیا کا شغل دنیا ہی کے لئے رکھ شریعت نے جو کس کو مشروع کیا ہے تو اس لئے کہ اس سے حق تعالیٰ کی اطاعت پر اعانت حاصل کی جائے (کہ بغیر کھائے پیئے عبادت نہیں ہو سکتی) لیکن توجہ کس کرتا ہے تو اس سے معصیت پر اعانت حاصل کرتا اور اس میں منہک ہو کر نماز اور جملہ نیکو کاریاں چھوڑ بیٹھتا ہے اور زکوٰۃ نہیں نکالتا، پس تو ہر تا پا معصیت میں ہے نہ کہ طاعت میں، تیرا اس کو یا راہنما فی اور ڈاکا ہے (کہ تحصیل مال میں شاہی قانون پس پشت ڈال کر باغی اور واجب القتل قرار پاتا) غنقریب موت آئے گی پس مومن تو اس سے مسرور ہو گا اور کافروں مخالف اس سے مغموم، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم

نے فرمایا ہے کہ:-

مومن جب مر نے لگتا ہے تو حق تعالیٰ کی جو عنایتیں اپنے لئے دیکھتا ہے ان کی وجہ سے تمنا کرتا ہے کہ کاش اُذنا میں ایک ساعت کے لئے بھی نہ رہتا۔

کہاں ہیں تو پر کرنے والے جو اپنی توبہ پر قائم ہیں؟ اور کہاں ہیں حق تعالیٰ سے شرمانے والے جو اپنی ساری حالتوں میں اس کو مد نظر رکھیں؟ کہاں ہیں خلوت و جلوت دونوں حالتوں میں حرام سے بچنے والے؟ اور کہاں ہیں اپنے بدن اور قلب کی نظر پرچی رکھنے والے؟

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

آنکھیں بھی زنا کیا کرتی ہیں، اور ان کا زنا نامحرموں کی طرف نگاہ کرنا ہے۔

اے مخاطب! تیری آنکھ نامحرم عورتوں اور لڑکوں کو دیکھ دیکھ کر کتنا سچھ زنا کرتی ہے، کیا تو نے حق تعالیٰ کا ارشاد نہیں سنا کہ:-

(اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کہہ دو مومنین سے کہ اپنی نگاہیں جھکائے رکھیں۔

اے فقیر! اپنے فقر پر صابر رہ کر دنیا کا خرثتم ہو جائے گا۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عائشہؓ سے فرمایا کہ:- اے عائشہؓ! دنیا کی تلخی کا گھونٹ آخرت کی لذت کے شوق میں پی جاؤ (کہ یہاں تلخی وہاں کے عیش کا وسیلہ ہے)۔

تو نہیں جانتا کہ لوگوں کے ساتھ (خدا کے نزدیک) تیرا کیا نام ہے؟ یعنی بد نصیب یا خوش نصیب؟ ظاہر ہے کہ یہ (انجام کا پتہ) اللہ کے علم اور اس کی لکھت ہی میں ہے، البتہ اس علم اور لکھت پر بھروسہ نہ رکے (کہ جب تقدیر میں انجام لکھا جا پکا تو عمل بے کار ہے) خود مرت چھوڑ دیجیو کہ شریعت کی حد سے باہر نکلنے لگے، تجھ کو جن باتوں کا علم ہے، ان کو

بجالانے میں کوشش کر، اور اس علم سابق کی تجھ پر ذمہ داری نہیں ہے وہ ایک چیز ہے جس کو نہ تو جانتا ہے نہ کوئی دوسرا، وہ من جملہ علم غیب کے ہے (جس کا علم صرف خدا کو ہے)۔ اہل اللہ نے دنیا کا بستر تھہ کر دیا اور اس سے یکسو ہو کر اپنے آقا کے حضور میں کھڑے ہو گئے اور اس کے خادموں کے ساتھ خود بھی اس کی خدمت میں مشغول ہو گئے، وہ جو کچھ دنیا لیتے ہیں تو شر آختر بنانے کے لئے لیتے ہیں نہ کہ مزے اڑانے کے لئے، بلکہ اتنا بھی بضرورت کرتے ہیں تاکہ (کھاپی کر) اپنے بدن عبادت پر قائم رکھ سکیں، اور (نکاح) کر کے اپنی شرم گاہوں کو شیطان کے تکرو فریب سے بچا سکیں، اس میں بھی وہ اپنے پروردگار کے حکم کی تعییل کرتے اور اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کا اتباع کرتے ہیں، ان کی ساری مشغولیت احکامات کی تعییل اور سنت کے اتباع میں ہے، (ورنه) ان تمام چیزوں میں بلند حوصلگی اور کمالِ ایڈہ حاصل ہے۔ یا اللہ! ہم کو بھی انہیں میں سے بنا اور ان کی برکات ہم پر نازل فرماء، آمین۔

صاحب زادہ! جب تک دنیا کی محبت تیرے دل میں رہے گی صالحین کے احوال میں سے کچھ بھی توشہ دیکھ کے گا جب تک تو نہ مخلوق سے بھیک مانگتا اور ان کو شریکِ خدا سمجھتا رہے گا، تیرے قلب کی آنکھیں نہ کھلیں گی جب تک تو دنیا اور مخلوق کے متعلق بے رغبت نہ بن جائے، تیرا گفتگو کرنا صحیح نہیں ہے، کوشش بن کر تجھ کو وہ چیز نظر آئے گی تیرے لئے خارق عادت امور ظاہر ہوں گے، جب تو (دنیا کا زر و مال) جو تیری شمار میں داخل ہے چھوڑ دے گا تو وہ (نعتیں خزانہ غیب سے) تیرے پاس آئیں گی جو تیری شمار سے باہر ہیں، جب تو حق تعالیٰ پر اعتماد کر لے گا اور خلوت و جلوت میں اس سے ڈرتا رہے گا تو وہ تجھ کو رزق پہنچائے گا ایسی جگہ سے جہاں تیرا گمان بھی نہ جائے گا، تو (مال جمع کرنا) چھوڑ وہ خود تجھ کو عطا فرمائے گا، تو رغبتِ دل سے نکال وہ خود تجھ کو دے گا، ابتداء میں (دنیا کا) چھوڑنا ہے اور آختر میں اس کا لینا، شروع میں شہوتوں اور دنیا کو چھوڑ کر دل کو کلفت پہنچانا ہے، اور آختر میں ان چیزوں سے منفع ہونا، اول حالت (یعنی ترکِ دنیا) پر بیزگاروں کے لئے ہے، اور دوسرا حالت (یعنی دنیا کو لینا) ابدال کے لئے جو طاعتِ خداوندی تک پہنچ گئے ہیں۔  
اے ریا کار! اے منافق! اے مشرک! تو جس (دنیا کی لذت) کو چھوڑے

ہوئے ہے اس میں ان حضرات سے مراجحت نہ کر (کہ جب یہ دُنیا کی لذت کو نہیں چھوڑتے تو ہم کیوں چھوڑیں) وہ گفتگی کے لوگ ہیں تو ان کے حالات کا طالبِ مت ہو کر وہ تیرے ہاتھ نہ آئیں گے (کیونکہ تو مبتدی ہے جس کو زہد کی حاجت ہے، اور وہ مشتبہ ہیں کہ ان کو اتصال کے لئے دُنیا سے تعلق رکھنے کی ضرورت ہے) انہوں نے عادتوں کے خلاف کیا (کہ راحت و آرام چھوڑ کر طاعت میں مر کچے) اور تو نے عادتوں کو محفوظ رکھ چھوڑا ہے، پس ضرور ہے کہ ان کے لئے (حق تعالیٰ کی طرف سمجھی) عادت کے خلاف کیا جائے (کہ بلا کسب روزی ملے اور دُنیا میں مشغولی مضر نہ ہو) اور تیرے لئے عادت کی خلاف نہ کیا جائے اور وہ تیرے سونے کے وقت (تجدد میں) کھڑے ہوئے، انہوں نے تیرے افطار کے وقت روزے رکھے اور تیرے نذر ہونے کے وقت خالق ہوئے، اور تیرے خوف کے وقت نذر بنتے، تیرے بخل کے وقت انہوں نے خرچ کیا اور انہوں نے عمل کے حق تعالیٰ کے لئے، اور تو نے عمل کے غیر اللہ کے لئے، انہوں نے اللہ کو مراد بنایا، انہوں نے سارا معاملہ خدا کے پسروں کیا اور تو نے خدا سے کشاکشی اور جنگ و جدل کی، وہ قضاہ و قدر سے تو نگر بنتے اور مخلوق سے شکوہ کرنے والی زبان کو گاٹ ڈالا، اور تو نے ایسا نہیں کیا، وہ تلخی پر صابر ہے پس تلخی ان کے حق میں محسوس بن گئی، تقدیر کی چھریاں ان کا گوشت کا ناکرتی تھیں اور وہ پردازہ کرتے تھے اور نہ دکھ مانتے تھے کیونکہ ان کی نظر دکھ دینے والے پر تھی، اور وہ اس کے ساتھ مدھوش تھے مخلوق ان کی طرف سے آرام میں تھی کہ ان کی جانب سے کسی ایک کو بھی تکلیف نہ پہنچتی تھی، چنانچہ کہا جاتا ہے کہ:-

اُب را وہ ہیں جو اس چھوٹی چیزوں کو بھی نہ ستادیں جس کا نظر آنا بھی

مشکل ہے۔

وہ حق تعالیٰ کے ساتھ اتصال قائم کرتے تھے طاعت سے اور مخلوق کے ساتھ حسنِ معاشرت سے اور بال بچوں کے ساتھ صدر جمی سے، وہ دُنیا و آخرت دونوں جگہ عیش میں ہیں کہ دُنیا قرب کی لذت ہے اور آخرت میں جنت اور حق تعالیٰ کے دیدار اور اس کے کلام کی سماught اور اس کے خلعت کے پہنچنے کی لذت، تجھ کو ان سے کیا مناسبت؟ تو اپنے گناہوں اور حق تعالیٰ کے حضور بے شرمی و بے کسی و بے باکی کرنے میں مشغول ہے، تجھ پر

افسوس! شرم حق تعالیٰ سے ہونی چاہئے نہ کہ مخلوق سے، وہی ہر چیز سے قبل تھا، پس (تعجب ہے کہ) تو فانی (مخلوق) سے حیا کرتا ہے اور قدیم ذات سے بے حیائی برتا ہے، بخنی وہی ہے اور دُوسرے بخیل، وہ غنی ہے اور دُوسرے فقیر، اس کی عادت بخشنش ہے اور دُوسروں کی بخیل، اپنی حاجتیں اسی کے پاس لے کر آ کر وہ اس کا دُوسروں سے زیادہ مستحق ہے، اس کی صنائی کو اس کی دلیل قرار دے، اس کی شریعت کے حدود کے اندر داخل رہ، اس سے تقویٰ اختیار کرنے کو لازم سمجھو، کیونکہ جب تو ہمیشہ اس کا تقویٰ رکھے گا تو وہ اپنی ذات پر تجھ کو مطلع کرے گا، اور مصنوع کو چھوڑ کر اس (مانع) کے ساتھ مشغول ہو جائے گا، اس پر (عالم سے) دلیل لا (کہ جس نے اتنا بڑا کارخانہ بنایا وہ ضرور موجود ہے) اور اس کو طلب کر اور دُنیا و آخرت دونوں کو چھوڑ کیونکہ ان دونوں میں جو کچھ بھی تیرا حصہ ہے وہ ضرور مل کر رہے ہے گا اور تجھ سے فوت نہ ہو سکے گا، ماسوی اللہ کو تیرا چھوڑ دینا تیرے قلب کو کدوں توں سے صاف بنادے گا اگر تیرا قلب تجھ کو اس کی رہبری نہ کرے تو چوپائیوں کی مثل ہے کہ خاک عقل نہیں ہے، دُنیا سے کھڑا ہوا اور ان عقلاں کے پاس آ جس کی عقل نے اللہ کی طرف ان کی رہبری کی ہے، پس ان سے عقل سیکھ اور عقل سے اپنے نفس اور اپنے رب کو پہچان (کہ نفس کیا ہے اور پروردگار کیا؟) تجھ پر افسوس (اطمینان رکھ کر) تیرا رزق تیرے سوا کوئی نہ کھائے گا اور جنت دو دن خ میں جو نسابھی تیرا مکان ہے اس میں تیرے علاوہ کوئی سکونت نہ کرے گا، غفلت نے تجھ پر قبضہ جمالیا اور خواہشِ نفس نے تجھ کو قیدی بنالیا ہے، تیری ساری فکر کھانے پسیئے، نکاح کرنے، سونے اور اپنی اغراض حاصل کرنے کے متعلق ہے، تیرا اہتمام کفار اور منافقین کا سا اہتمام ہے، حلال سے ہو یا حرام سے، اپنا بیٹ بھر لینے کے بعد تیرے دل پر کچھ اٹھنیں۔

اے مسکین! اپنے نفس پر ررو، تیرا بچہ مر جاتا ہے تو تجھ پر قیامت قائم ہو جاتی ہے، اور تیرا دین مرتا ہے تو تجھ کو پروا بھی نہیں ہوتی اور ناہی تو اس پر روتا ہے، فرشتے جو تجھ پر تعذیبات ہیں وہ تیرے دین کے متعلق رأس المال کا خسارہ ویکھ کر تجھ پر روتے ہیں (کہ نفع تو درکنار اصل پوچھی بھی غارت ہوتی) تجھ میں مطلق عقل نہیں، اگر تجھ میں کچھ بھی عقل ہوتی تو اپنے دین کے جانے پر ضرور روتا، تیرے پاس رأس المال ہے تو اس سے تجارت نہیں کرتا،

یہ عقل اور زندگانی دونوں چیزیں رأس المال ہیں (جن سے آخرت کی ان لذتوں کا بہتر نفع حاصل ہو سکتا ہے) مگر تو ان سے تجارت کرنا اچھا نہیں سمجھتا، وہ علم جس پر عمل نہ ہوا اور وہ عقل جس سے نفع نہ ہوا اور وہ زندگی جو فائدہ نہ پہنچائے، تینوں ایسے ہیں جیسے وہ مکان جس میں سکونت نہ ہو، اور وہ خزانہ جس کا پتہ نشانہ نہ ملے، اور وہ کھانا جو کھایا نہ جائے، اگر تو اپنی حالت سے ناواقف ہے تو (مجھ سے پوچھ کر) میں خوب واقف ہوں، میرے پاس ایک آئینہ شریعت کا ہے جو ظاہری حکم ہے، اور آئینہ حق تعالیٰ کی معرفت کا ہے کہ وہ علم باطن ہے، دونوں میں تیرامنہ دھوپ ہر دیکھ کر تو کیا چیز ہے؟ آیا مسلمان ہے یا کافر؟ موسیٰ میں یا منافق؟ موحد ہے یا مشرک؟ ریا کا رہے یا مخلص؟ موافق ہے یا مخالف؟ اور راضی ہے یا ناراض؟ تو راضی رہے یا ناراض ہو، حق تعالیٰ کو تیری پرواہ ہوگی، اس کا نفع اور نقصان دونوں ہی تیری طرف لوٹیں گے، وہ تو پاک ہے سچی دُنہ دبارے اور صاحبِ فضل ہے کہ ہر چیز اس کے لطف اور فضل کے تحت میں ہے، اگر وہ ہم پر بر باد ہو جائیں گے اگر اپنے برتاؤ پر ہم میں سے ہر شخص کے (برتاو) کا پورا مقابلہ فرمائے تو ہم سب ہلاک ہو جاویں۔

صاحب زادہ ا تو اپنی سہوا اور ریا کاری و نفاق سے ملی ہوئی عبادت کا اللہ تعالیٰ پر احسان جنتاتا ہے اور اپنے لئے اس کی عزت افزاں کا خواہاں ہوتا اور باوجو دو اپنے فضاد کے اہلِ صلاح کا مقابلہ کرتا ہے، اے آقا سے بھاگے ہوئے غلام! اے مفرور! اور اے اس امت کے اخلاص و اہلِ توحید کے دائرے سے خارج شخص! تجھے صالحین کے تذکرہ اور ان کے معرفت کے دعوے سے کیا نسبت؟ تجھ پر افسوس! اتنا روکہ دُسرے بھی تیرے ساتھ روئے لگیں، ماتھی لباس پہن کر اپنی مصیبت میں بیٹھ کر دُسرے بھی (تیری غمگین حالت پر ترس کھا کر تعزیت کے لئے) تیرے پاس آئیں، تو محبوب ہے اور تجھے خبر نہیں، ایک صالح کا قول ہے کہ:-

افسوس ان محبوبوں پر جن کو اس کا بھی علم نہیں کہ وہ محبوب ہیں۔

تیراول کیا چیز ہے؟ گوشت ہے یا پتھر؟ تو کیا سمجھتا ہے؟ کس سے شکوہ کرتا ہے؟ کس سے فریادی چاہتا ہے؟ کس کے پاس سوتا ہے؟ جب بختی میں پڑتا ہے تو کس پر بھروسہ کرتا ہے؟ مجھے بتا تو سہی میں تیرے دروغ اور نفاق سے خوب واقف ہوں (کہ نام کرنا

ہے خدا کا اور کام لینا چاہتا ہے مخلوق سے) تو اور ساری مخلوق میرے فرزدیک ریشے کے برابر ہے، جو شخص تم میں سچا (طالب) ہے اس کا تو میں اونی غلام اور خادم ہوں، اگر وہ بازار میں لے جا کر بیچتا یا مکاہب بنادینا چاہے (تب بھی مجھے کچھ عذر نہیں)، اس کا بھی چاہے تو کر دیکھے، اگر وہ چاہے کہ میرے بدن کے کپڑے اور جو کچھ میرے پاس ہے سب لے لے اور مجھ کو حکم دے کہ میں بھیک مانگتا پھر وہ تو کر دیکھئے (مجھے انکار نہ ہوگا، مگر) تیرے پاس نہ سچائی ہے اور نہ تو حید اور نہ ایمان، پھر مجھے لے کر کیا کروں؟ کیا پھنسن کا پیوند بناؤں؟ تو تو کپڑہ ہے جو کھینچ کر زوال دیا گیا کہ بھر آگ کے کسی لائق نہیں ہے۔

صاحبہ اونیا ختم ہو رہی ہے اور فنا ہو رہی ہے، اور آخرت تمہارے قریب آگئی اور تمہیں اس کی مطلق فکر نہیں، بلکہ تمہاری ساری فکر ذیلا اور اس کے جمع کرنے کے لئے ہے، تم حق تعالیٰ کی نعمتوں کے دشمن ہو، اگر اس کی طرف سے تم کو بُرائی پہنچتی ہے تو اس کو ظاہر کرتے ہو، اگر کوئی بھلائی پہنچتی ہے تو اس کو چھپاتے ہو، جب تم نے حق کی نعمتوں کو چھپایا اور ان پر اس کا شکر آدا نہ کیا تو اس نے ان کو تم سے چھین لیا (اور یہی ان کے ساتھ دشمنی ہے کہ ان کو تم ساتھ رکھنے سکے)۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جب حق تعالیٰ کسی بندے کو کوئی نعمت بخشتا ہے تو پسند فرماتا ہے کہ وہ (ظاہر ہو اور) اس پر دیکھی جاوے۔

اہل اللہ نے اپنے لئے صرف ایک ہی فکر کی، ساری چیزوں کو اپنے دلوں سے باہر نکال دیا اور ایک ایسی چیز کو ان میں جگہ دی جو دوسری چیزوں کی طرح نہیں ہے، انہوں نے اپنی عادتوں کو دکھاوے، سناوے اور نفاق سے خالص بنایا اور اپنے پروردگار کے لئے عبودیت کو ثابت کیا اور تم بندے بننے ہوئے ہو مخلوق کے بندے بننے ہوئے ہو، ریا و نفاق کے بندے ہو، مخلوق اور خواہشات و لذات و مدح کے، تم میں کوئی بھی نہیں جس کے لئے بندگی متحقق ہو إلّا ما شاء اللہ کہ چند شاذ و نادر افراد مستثنی ہیں (اور باقی سب کی یہ حالت ہے کہ) پرستش کر رہا ہے کہ دُنیا کی اور خواہش مند ہے اس کے ہمیشہ باقی رہنے کا اور خائف ہے اس کے زوال سے، اور پرستش کر رہا ہے دُنیا کی اور اس کے دل میں انہیں سے توقع کرتا

ہے، یہ پرستش کر رہا ہے جنت کی اور آرزو مند ہے اس کی نعمتوں کا کہ ان کے پیدا کرنے والے سے نہیں ڈرتا، مخلوق اور جنت اور دوزخ اور جو کچھ خدا کے مساوا ہے وہ چیز ہی کیا ہے؟ (جس کا خوف یا آرزو ہو) حق تعالیٰ نے فرمایا ہے:-

اور لوگوں کو صرف اسی کا حکم دیا گیا ہے کہ وہ پرستش کریں اللہ کی، اسی کے لئے عبادت کو خالص بنانے کا کریم ہو کر۔

جن کو اس کی معرفت اور علم حاصل ہے انہوں نے اس کی پرستش کی، اسی کے لئے نہ کہ غیر کے لئے، انہوں نے رُبو بیت اور عبودیت کا حق ادا کر دیا، حق تعالیٰ کو مطلوب سمجھا نہ کہ دُوسری چیز کو اور چھوڑ دیا اس کے سواب کو، تم مخفی صورت ہو بلکہ دوچھوڑ کے قتم ظاہر ہو اور اہل اللہ باطن ہیں، قتم الفاظ ہو اور اہل اللہ معانی ہیں، قتم علائیہ ہو اور اہل اللہ سر و خفا ہیں، اہل اللہ انہیا نے علیہم السلام کے پیارے ہیں، ان کے دامیں باسیں اور آگے پیچھے کہ ان کے کھانے اور پانی کا بچا بچایا ان کے لئے ہے، وہ ان کے علوم پر عمل کرتے ہیں، پس ان کی وراثت ان کے لئے صحیح ہو گئی۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

علماء و ارث ہیں انبیاء کے۔

جبکہ انہوں نے ان کے علوم پر مس کیا تو انہیا کے جانشین اور ان کے وارث اور ان کے تمام مفاد بن گئے، تجھ پر افسوس ایہ مرتبہ فقط خالی علم سے حاصل نہیں ہو سکتا، جس طرح دعویٰ بغیر گواہ کے نافع نہیں اسی طرح علم بغیر عمل کے مفید نہیں، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

علم پکارتا ہے عمل کو، پس اگر وہ اس کی تعمیل کرتا ہے فبہن، ورنہ وہ چل

دیتا ہے۔

اس کی برکت چل دیتی ہے اور صرف پڑھنا پڑھانا باتی رہ جاتا ہے، اس کا پوست رہ جاتا ہے، اے علم پر عمل کے چھوڑنے والوں کوئی قم میں شعر گوئی کا ماہر ہے (اور کوئی نظری) عبارت آرائی اور فصاحت و بلاغت میں یکتا ہے، اور اس کے پاس نہ عمل ہے نہ اخلاص (حالانکہ کام چلتا ہے کام کرنے سے نہ کہ نظم و نشر کی بھڑک دکھانے اور با تیس کرنے سے)۔ اگر تیرا قلب مہذب ہو جاتا تو تیرے اعضاء بھی مہذب بن جاتے، کیونکہ وہ اعضاء کا با رشاد

ہے، بادشاہ مہذب بن جاتا ہے تو رعیت بھی مہذب بنتی ہے۔ علم چھلکا ہے اور عمل گری ہے، چھلکے کی حفاظت اسی لئے کی جاتی ہے کہ گری محفوظ رہے، اور گری کی حفاظت اس لئے کی جاتی ہے کہ اس میں سے رونگ نکالا جائے، سو جب چھلکے میں گری نہ رہی تو خالی چھلکے کا کیا بنا یا جائے؟ اور جب گری میں رونگ نہ رہا تو (سوکھی) گری کو لے کر کیا کیا جائے؟ علم جاتا رہا اس لئے کہ جب اس پر عمل جاتا رہا گویا علم ہی جاتا رہا، عمل کے بغیر اس کا پڑھنا پڑھانا اور حفظ کرنا تجھے کیا نفع دے سکتا ہے؟

اے عالم! اگر توہینیا اور آخرت کی بھلائی چاہتا ہے تو اپنے علم پر عمل کر اور لوگوں کو پڑھا، اور اے تو نگر! تو توہینیا اور آخرت کی بھلائی چاہتا ہے تو اپنے کچھ مال سے فقیروں کی غم خواری کر، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

آدمی اللہ کی عیال ہیں، اور حق تعالیٰ کے نزدیک سب سے پیارا وہ شخص ہے جو اس کی عیال کو سب سے زیادہ فائدہ پہنچائے۔

وہ ذات پاک ہے جس نے ایک کوڈو سرے کا حاجت مند بنایا (تاکہ کوڈو سردوں کی غم خواری کا ہر شخص نفع اٹھائے) اس میں اس کی بہت کچھ حکمتیں ہیں۔ اے مال دار شخص! تو مجھ سے بھاگتا ہے (کہ کہیں کچھ دینا نہ پڑے) میں تجھ سے تیرے ہی لئے لیتا ہوں (کہ تجھ کو شمع پہنچے) میرے پاس عنقریب اللہ کی طرف سے وہ تو نگری آنے والی ہے جو مجھ کو تم سے بے نیاز اور تم کو حاجت مند بنادے گی۔

ابراہیم رحمۃ اللہ علیہ جب کسی فقیر کی بے صبری دیکھتے تو یوں ذمہ مانگتا کرتے تھے کہ یا اللہ! ہم پرہیزا سیع فرماء، ہم کوڈہ بخش (کہ ہاتھ میں ڈینا یا کثیر ہو گردوں میں اس کی رغبت مطلق نہ ہو)، اور اس ڈینا کو ہم سے تہذیب کر اور ہم کو اس کی رغبت نہ دے، ورنہ ہم ہلاک ہو جائیں گے اس کی طلب میں (کہ ہاتھ میں پیسہ نہ ہو گا اور دلوں میں اس کی رغبت بھری ہو گی تو لامحال طلب کے پیچھے پڑ کر بربادی چھوڑ جائے گی)، اس کے مزے مت جانے والے ہیں، اور اس کا رنگ روپ بدل جانے والا ہے، اور اس کی رخصیں بد ہیں اور اس کا ہاتھ ذبح کرنے والا ہے، اس کا نام زہر ہے وہ (ہر جائی ہے کہ ہزاروں کی زوجیت کا)

مزہ چکھنے والی اور (ہزاروں کی) طلاق وی ہوئی ہے، اس کا کہیں بھکانا ہے نہ اس کی کچھ اصل اور نہ عہد، اس میں رہنا ایسا (بے ثبات) ہے جیسے پانی پر ناٹ۔

لہذا وہ اس کو نہ اپنے قلب کاٹھراو بناتا ہے اور نہ اپنا گھر، اس کے بعد ایک درجہ اور ترقی کرتا اور اس کے (زہد کا) قلب میں، جگہ پکڑ لینا قوی ہو جاتا ہے تو وہ حق تعالیٰ کا عارف بن جاتا ہے، پس آخرت کو بھی اپنے قلب کاٹھراو نہیں بنایا بلکہ اپنی دُنیا و آخرت میں اپنے مولا کے قرب کو اپناٹھراو قرار دیتا اور وہیں اپنے باطن اور قلب کا گھر بنالیتا ہے، پس اس وقت دُنیا کی تعمیرات گرچہ وہ ہزار گھر بھی بنائے اس کو مضر نہیں ہوتیں کیونکہ وہ کسی دوسرے ہی کے لئے بناتا ہے اپنے لئے نہیں بناتا، وہ اس میں حق تعالیٰ کے حکم کی تعییل اور اس کی قضاء و قدر کی موافقت کرتا ہے کہ چونکہ تقدیر میں اس نے لکھ دیا ہے اس لئے مکانات تعمیر کرتا ہے (مقدار علم انہی کے خلاف نہ ہو) اس کو مخلوق کی خدمت اور ان کے آرام کے لئے قائم کرتا ہے، پکانے اور روٹیاں تیار کرنے میں رات دن مصروف رہتا ہے، اور خود اس میں سے ذرہ برابر بھی نہیں کھاتا، اس کے لئے کھانا دوسراء ہی ہے (یعنی قرب و انس حق) جو اس کے لئے مخصوص ہے، اور اس میں اس کے ساتھ کوئی دوسرا شریک نہیں ہو سکتا، پس وہ اپنی خوراک آنے کے وقت افطار کرتا اور دوسروں کی خوراک کے وقت روزہ دار اور بھوکا رہتا ہے۔ زاہد تو کھانے اور پینے کا روزہ رکھتا ہے اور عارف اپنے محبوب کے سواب سے (پرہیز کرنے کا) روزہ رکھتا ہے، پس وہ سدا بھوکا ہے کہ اپنے طبیب کے سوا کسی دوسرے کے ہاتھ سے نہیں کھاتا، محبوب سے دُوری اس کے لئے مرض ہے اور اس کا قرب اس کی دوا ہے، زاہد کا روزہ صرف دن میں ہوتا ہے اور عارف کا روزہ رات اور دن ہر وقت رہتا ہے، اس کے روزے کے لئے افطار کا وقت ہی نہیں، یہاں تک کہ اپنے پورڈگار سے جا ملے، عارف عمر بھر کا روزہ دار اور ہر وقت کا تپ زدہ ہے کہ اپنے قلب سے ہمیشہ روزہ دار ہے اور اپنے باطن سے سدا بیتلائے بخارے، اس نے جان لیا کہ اس کی شفاف صرف اپنے رتب سے ملنا اور اس کا قرب ہی ہے۔

صاحب زادہ! اگر تو فلاج چاہتا ہے تو اپنے دل سے مخلوق کو نکال دے، نہ اس سے خوف رکھا اور نہ ان سے توقع، اور نہ ان سے مانوس ہو۔

## باب نمبر ۲۵

# علم و عمل کے زیور سے آراستہ مشائخ ہی حق تعالیٰ کا راستہ ڈکھاتے ہیں<sup>(۱)</sup>

مبارک ہواں کو جس نے حق تعالیٰ کی نعمتوں کا اس کے لئے اقرار کیا اور ساری نعمتیں اسی کی طرف منسوب کیں اور اپنے نفس اور اسباب اور طاقت و وزر کو خالی کر لیا (کہ ان میں سے کسی کو بھی نعمت کا دینے والا نہ سمجھا)۔ عمل مند و ہی ہے جو کسی عمل کا بھی حساب حق تعالیٰ سے نہیں کرتا، اور نہ اس سے کسی حالت میں معاوضے کا طالب ہے (کیونکہ حساب اور اجرت و معاوضہ آقا اور غلام کے درمیان نہیں ہوا کرتا) تجھ پر افسوس ا تو حق تعالیٰ کی عبادت بغیر علم کے کرتا ہے اور زہد بھی علم کے بغیر اور دُنیا کا نا بھی علم کے بغیر، یہ حجاب در حجاب ہے، اور غصہ در غصہ، نہ تجھ کو بھلانی اور رُدّی میں امتیاز ہے نہ اپنے مفید اور مضر میں فرق کرتا ہے، اور نہ اپنے دوست اور دشمن کو پہچانتا ہے اس کی وجہ تیری حکم خداوندی سے ناواقفیت اور مشائخ کی خدمت کو چھوڑ بیٹھنا ہے، عمل اور علم کے مشائخ ہی تجھ کو حق تعالیٰ کا راستہ ڈکھاتے (مگر تو ان کے پاس جاتا نہیں) اذل قول (یعنی علم) کی ضرورت ہے اور دوبارہ عمل کی، اس سے تو حق تعالیٰ تک پہنچے گا جس کو بھی وصول حاصل ہوا ہے جو شخص ہے تکلف زا ہد نہ تا ہے وہ دُنیا صرف اپنے ہاتھ سے ڈور کرتا ہے، اور جو واقعی زا ہد ہوتا ہے وہ دُنیا کو اپنے قلب سے باہر نکال دیتا ہے کہ اپنے دلوں سے وہ دُنیا میں بے رغبت بن گئے، پس زا ہدوں کی طبیعت اور ان کے ظاہر و باطن میں گھل مل گیا، ان کی طبیعتوں کی حرارت بجھ گئی، ان کی خواہشات شکستہ ہو گئیں، ان کے نفوس مطمئن بن گئے اور ان کا شر مرتفع ہو گیا۔

(۱) بوقت صبح تاریخ ۱۶ ارجمنادی الٹانیہ ۱۵۲۵ھ بمقام خانقاہ شریف۔

صاحب زادہ! یہ زہد کوئی صنای نہیں ہے جس کو تو خود بناسکے، اور نہ کوئی ایسا معمولی کام ہے جس کو تو ہاتھ میں لے اور کر کے ڈال دے، بلکہ وہ چند قدم ہیں (جن کو طے کرنے کے لئے مدت دراز اور مشائخ کی خدمتوں کی ضرورت ہے)۔ سب سے پہلے دنیا کے چہرے پر نظر ڈالتا ہے کہ اس کو اس کی اصلی صورت پر دیکھے، جو گزشتہ انبیاء و زمل اور ان اولیاء و ابدال کے نزدیک (اس کی اصلی صورت ہے) جن سے کوئی زمانہ خالی نہیں رہا، اور تیرا دنیا کو اصلی صورت پر دیکھنا جملہ اقوال و افعال میں معتقدین کا اجتیاع کرنے، ہی سے صحیح ہو سکتا ہے جب تو ان کا تابع بن جائے گا تو تجھ کو بھی وہ نظر آئے گا جو ان کو نظر آیا تھا، اور جب اہل اللہ کے نشانِ قدم پر پڑ جائے گا قول میں اور فعل میں، خلوت میں اور جلوت میں، علم میں اور عمل میں، صورت میں اور سیرت میں، روزے رکھے گا انہیں کے سے روزے، اور نماز پڑھے گا ان کی اسی نماز، اور لے گا ان کا سالینا اور چھوڑے گا ان کا سا چھوڑنا، اور ان کو محبوب سمجھے تو اس وقت تجھ کو حق تعالیٰ ایک نور عطا فرمائے گا جس سے تو اپنے نفس اور اپنے غیر کو دیکھے گا اور وہ تجھ پر تیرے عیوب اور مخلوق کے عیوب کھول دے گا، پس تو بے رغبت بن جائے گا اپنے نفس میں بھی اور ساری مخلوق میں بھی، پھر جب تیرے لئے یہ صحیح ہو جائے گا تو قرب کے انوار تیرے قلب کی طرف آئیں گے اور تو بن جائے گا مومن صاحب معرفت، صاحب علم، پس تمام چیزوں کو ان کی اصلی صورت اور حالت پر دیکھنے لگے گا، دنیا کو دیکھے گا جیسا کہ اگلے زادبوں اور اغراض کرنے والوں نے دیکھا تھا، وہ تجھ کو نظر آئے گی ایک بڑھی پوس بدشکل عورت کی شکل میں کیونکہ وہ ان اہل اللہ کے نزدیک اسی صورت کی ہے، اور (دنیادار) با دشائیوں کے نزدیک ایسی ہے جیسے بنی سوری خوب صورت دہن، وہ اہل اللہ کے نزدیک فقیر و ذلیل ہے کہ وہ اس کے بالوں کو آگ دیکھاتے، اس کے کپڑوں کو چاک کرتے، اس کے منہ پر کھروئے مارتے اور اپنے مقصوم اس سے جبراً قبرابادی نخواستہ وصول کرتے ہیں، اور خود وہ آخرت کی مصاجبت میں ہیں۔

صاحب زادہ! دنیا کے بارے میں تیرا زہد صحیح ہو جائے کہ اس کی رغبت نہ رہے تو اپنے اختیار اور مخلوق میں زہد اختیار کر، نہ دن سے ذرے اور نہ آرزو رکھے اور جو کچھ تجھ کو تیرا نفس حکم دے اس سب میں زہد اختیار کرے کہ جب تک حق تعالیٰ کا حکم اور بواسطہ خواب یا

إِلَهَامِ قَلْبِ کی حیثیت سے غلبہ پانے والی حالت نہ آجائے اس وقت تک تو اس کی کوئی بات بھی نہ مانے کہ تمام مخلوقات سے تنفس اور رُخ پھیرے ہوئے ہو اور اگر تیرے اعضاء ساکن رہیں (کہ کسب میں حرکت نہ کریں) تو اس کا کچھ اعتبار نہیں بلکہ تیرے لئے مضر ہے، اعتبار قلب کے سکون کا ہے (کہ وہ بھکلتا نہ پھرے) وہی بڑا ہی بھاری کام ہے اور سکون تجھ کو حاصل نہیں ہو سکتا جب تک کہ تیری نفس، تیری طبیعت، تیری خواہش اور مولا کے مساوا (پر نظر رکھنا) مر نہ جائے، ہاں اس وقت تو اس کے قرب سے زندہ ہو گا، اول (نفس کا) مرنا ہے، پھر زندہ ہونا اور اس کے بعد جب وہ چاہے گا تجھ کو انٹھایا کرے گا پنے لئے تجھ کو (ہادی و مصلح بنا کر) مخلوق کی طرف لوٹا دے گا تاکہ تو ان کی مصلحتوں میں غور کرے اور حکمتِ عملی کے ساتھ ان کو اس کے دروازے کی طرف لے آئے، اس وقت دنیا اور آخرت کی طرف تجھ کو رغبت حاصل ہو گی تاکہ تو ان دونوں سے اپنا مقصود حاصل کرے اور تجھ کو مخلوق کی ایذا نہیں برداشت کرنے کی طاقت ملے گی تو (گھبرائے گا نہیں بلکہ) ان کو ان کی گمراہی سے باز رکھے گا اور ان کے متعلق حکمِ خداوندی کی تعمیل کرے گا، اگر تو یہ خدمت نہ بھی پائے گا تو (گوشہ نامی میں بھی) اس کا قرب جو تجھ کو حاصل ہے کافی اور دوسروں سے بے نیاز ہنانے والا ہے، خالق کے حاصل ہوئے پیچھے جو ہر چیز کے وجود سے پہلے اور ان چیزوں کا خالق ہے جو مخلوق پر قناعت نہ کر سکے گا کہ وہی ہر چیز سے پہلے تھا اور وہی ہر چیز کا موجود کرنے والا ہے اور وہی ہر چیز کے بعد رہے گا، تمہارے گناہ بارش کی طرح (سلوپ کثرت) ہیں لہذا ان کے مقابلے میں تمہاری توبہ بھی ہر لمحہ ہوئی چاہئے، تجھ پر افسوس (کہ تو بڑا مغرور، نہایت مُتکبر، غایت درجہ تریص، سرتاپا خواہش اور مجسم لغزش ہے، نوئی پھوٹی قبروں کی طرف نظر کر اور ان کے مُردوں سے بزبانِ ایمان گفتگو کر کہ وہ تجھ کو اپنی حالتوں سے باخبر کر دیں گے (کہ ایک دن وہ بھی تیری طرح نخوت پسند تھے) اور آج بہ ہزار ذلت ٹھوکریں کھا رہے ہیں۔

صاحب زادہ! تو حق تعالیٰ کی ارادت اور اولیاء اللہ کی ارادت کا مدعی ہے (جس کے لئے امتحان کی ضرورت ہے) کیا میں تجھ کو چھوڑ دوں، کسوٹی پر کیوں نہیں اور تجھ کو عارش دلاوں (کہ دعویٰ اتنا بڑا اور ثبوت خاک نہیں) میں بہ حکمِ خداوندی تمہارا محتسب ہوں کہ ان

منافقوں کی گرد نہیں جو اپنے اقوال اور افعال دونوں میں جھوٹے ہیں کاٹ ڈالوں، بہت سے مشائخ بارہا میرے محتسب رہ چکے ہیں، یہاں تک کہ منصب احتساب میرے لئے صحیح ہو گیا، اے باشندگان زمین! آنا گوندھو (یعنی عمل کرو جو حکم سیر ہونے کا ذریعہ ہے) تمہارے اعمال میں نہ کنگ نہیں (اس لئے اس میں چاہنی نہیں)، آڈاں کے لئے نہ کنک لو، اے نہ کنک کے خریدار! آگے آ (کہ اس کا نہ کنک میرے پاس ہے)۔

اے منافقو! تمہارا گوندھا ہوا آنا بغیر نہ کنک کے، بلا خیر ہے، وہ محتاج ہے علم کی خیر اور اخلاص کے نہ کنک کا، اے منافق! تو نفاق سے مرکب ہے، عنقریب تیرا نفاق آگ بن کر تجھ پر اٹ پڑے گا، اپنے قلب کو نفاق سے خالص بنانا کہ ضرور اس کو خلاصی نصیب ہوگی۔ جب قلب مخلص بن جاتا ہے تو سارے اعضاء مخلص بن جاتے ہیں اور خلاصی پالیتے ہیں، قلب اعضاء کا محافظ ہے کہ جب وہ سیدھا ہو جاتا ہے تو اعضاء بھی سیدھے ہو جاتے ہیں اور جب قلب و اعضاء سیدھے ہو جاتے ہیں تو مومن کا پورا جسم صحیح ہو جاتا ہے اور وہ اپنے بال بچوں اور پڑو سیوں اور الی شہر کا محافظ بن جاتا ہے اور اس کی حالت اور اس کے ایمان کی قوت اور اپنے مولا سے قرب کی مقدار کے موافق بلند ہوتی رہتی ہے۔

صاحب الحق تعالیٰ کے ساتھ معاشرت کو عمدہ بناو اور اس سے ڈرتے رہو، اس کے احکام کی تعمیل کرتے رہو کہ اس نے تم کو اپنے حکم کی تعمیل ہی کا مکلف بنایا ہے نہ کہ تمہاری بابت اپنے علم سابق (یعنی تقدیر) میں مشغول ہونے کا تو اس کے حکم کے موافق عمل کر اور اس کا حق ادا کر کیونکہ جب تو اس پر عمل کرے گا تو اس کا تجھ پکڑ کر اس ذات پر داخل کرے گا جس کے لئے تو نے عمل کیا تھا، پس تو اسی کی طرف سے اپنے عمل کا فائدہ حاصل کرے گا جو تجھ کو حاصل نہ تھا، پس تجھ کو اس کی معیت نصیب ہوگی اس کے علم کے ساتھ اور اس کی مخلوق کی معیت حاصل ہوگی اس کے حکم کے ساتھ، تو نے اول (یعنی حکم ظاہر) پر تو عمل کیا نہیں اور دوسرے (یعنی قرب و علم باطن) کا طالب ہے (سو یہ لا حاصل ہے) جب اول میں تیرے پاؤں جم جاویں (کہ شریعت پر عمل کرنے میں تکلف باقی نہ رہے) تو اس وقت دوسرے (یعنی علم ذات و صفات و نسبت یا دو اشت) کو طلب کر، شاگرد سے تو تیری ملاقات ہوئی نہیں، پھر استاذ سے کیونکر ملاقات ہو سکتی ہے، آپ چیچھے پاؤں لوٹ اور سمجھ دار

بن، علم سیکھاں کے بعد عمل اور اخلاص حاصل کر۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ:-

فقہ حاصل کر اس کے بعد گوشتہ نشین بن۔

مؤمن وہ ہے جو اول یقین پر واجب علم حاصل کرے، اس کے بعد مخلوق سے یکسوئی اختیار کرے اور اپنے پروردگار کی عبادت میں خلوت نشین بنے، اس نے مخلوق کو پہچانا پس ان کو مبغوض سمجھا، اور حق تعالیٰ کو پہچانا پس اس کو محبوب بنایا اور اس کا طالب و خادم بن گیا، مخلوق اس کے پیچھے پڑی پس وہ بھاگا اور کسی اور ہی کو طلب کیا، وہ مخلوق میں میں بے رغبت بننا اور کسی دوسرے ہی کی رغبت کی، اس نے جان لیا کہ ان کے ہاتھ میں نقصان ہے نفع اور نہ بھلائی ہے نہ رہائی، اگر اس میں سے کوئی چیز ان کے ہاتھوں پر جاری بھی ہو جاتی ہے (کہ کوئی شخص نفع یا نقصان پہنچانا نظر آتا ہے) تو وہ درحقیقت خدا ہی کی طرف سے ہے نہ کہ ان کی طرف سے، پس اس نے سمجھ لیا کہ ان سے دوڑ رہنا ہی ان کے پاس رہنے سے بدر جہا بہتر ہے، اس نے جڑ کی طرف رجوع کیا اور شاخ کو چھوڑ دیا، اس نے جان لیا کہ شاخیں بہت سی ہیں اور جو صرف ایک ہے، پس اس نے اسی کو مضبوط تھام لیا، فکر کے آئینے میں اس نے نظر کی، پس دیکھا کہ ایک دروازے پر پڑا رہنا بہت سے دروازوں پر پڑنے سے بہتر ہے، پس وہ ہیں پڑا رہا اور اسی کا بن کر رہا، جس میں ایقان اور اخلاص ہو وہی عقل مند ہے کہ عقول کی عقل اس کو عطا ہوئی اور اسی لئے وہ آدمیوں سے بھاگا اور ان سے ایک کنارہ ہوا۔



## باب نمبر ۶۶

# غصہ اللہ کے واسطے مُحَمَّد ہے اور غیر اللہ کے واسطے مذموم<sup>(۱)</sup>

غصہ جب اللہ واسطے ہو تو مُحَمَّد ہے، اور جب غیر اللہ کے لئے ہو تو مذموم ہے، مُؤمن اللہ کے لئے غصب ناک ہوا کرتا ہے نہ کہ اپنے نفس کے لئے، وہ بھڑکتا ہے اس کے دین کی مدد کے لئے نہ کہ اپنے نفس کی مدد کے لئے، اس کو غصہ آتا ہے جبکہ اللہ کی حدود میں سے کسی حد سے بڑھنا ظاہر ہو جیسا کہ چیزیں کو غصہ آتا ہے جبکہ اس کا شکار دوسرا نے نے لی، اس کے غصتے کی وجہ سے حق تعالیٰ کو غصہ آتا اور اس کے راضی ہونے سے حق تعالیٰ راضی ہوتا ہے، اپنے غصتے کو اور جو کچھ بھی اس جیسی (کوئی حالت ہو) جبکہ وہ تیرے نفس کے واسطے ہے تو اس کو اللہ کے واسطے مت ظاہر کر کہ مخالف یا اس کے مشابہ بن جائے گا کیونکہ جو چیز اللہ کے واسطے ہوتی ہے وہ کمال پر پہنچتی ہے اور پاسیدار بنتی اور ترقی پایا کرتی ہے اور جو چیز ذہروں کے لئے ہوتی ہے وہ بدل جاتی اور مٹ جایا کرتی ہے، پس جب تو کوئی کام کیا کرے تو اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنے شیطان کو اس سے ذور کر دیا کر۔ اور سکونت کر گر انہوں نے اور اس کے تعیین حکم کی غرض سے حق تعالیٰ کی طرف سے یقینی حکم کے بغیر کام نہ کر (اور یقینی حکم) یا شریعت کے واسطے سے ہو گیا تیرے قلب پر شریعت کے موافق حق تعالیٰ کے إلهام فرمانے سے (کیونکہ خلاف شرع إلهام بھی معتبر نہیں ہے) زہد اختیار کر اپنی ذات اور مخلوق اور ساری دُنیا میں (کہ کسی سے بھی رغبت نہ رکھ) حق تعالیٰ تجوہ مخلوق سے راحت دیدے گا (کہ کوئی ایذانہ پہنچا سکے گا) اور رغبت کر حق تعالیٰ کے ساتھ مانوس ہونے

(۱) بوقت شام بتاریخ ۱۸ ارجمادی الٹنیہ ۱۹۵۵ھ بمقام مدرسه معمورہ۔

اور اس کے قرب سے آ رہا پاٹے میں، اس کے انہیں کے سوا کوئی انہیں نہیں ہے، اور اس کی معیت کے سوا کہیں راحت نہیں، اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنے وجود کی کمد و رتوں سے صفائی پانے کے بعد اہل اللہ کا ساتھ کر کر ان کی تائیدیات سے تیری بھی تائید ہو گی اور ان کی بینائی سے تو بھی بینائی پائے گا، اور جیسا ان پر فخر کیا جاتا ہے اسی طرح تجھ پر بھی فخر کیا جائے گا کہ بادشاہ اپنے دوسرے غلاموں سے ممتاز بنا کر تجھ پر فخر فرمائے گا (کہ دیکھو بندے ایسے فرمانبردار ہوا کرتے ہیں) اپنے قلب کو اللہ کے سواب سے پاک کر کے جملہ ماسوی کو تو اس سے دیکھے گا، اس کے بعد اس کے افعال کو دیکھے گا جو اس کی مخلوق میں جاری ہو رہے ہیں، جس طرح ظاہری نجاست کے ساتھ بادشاہوں کے حضور میں جانے کی تجوہ و اجازت نہیں، اسی طرح اپنے باطن کی نجاست کے ساتھ شہنشاہ (یعنی حق تعالیٰ کے سامنے نہیں جا سکتا، تو تلچھت کا لیریز مسٹ کا ہے، وہ تجھے لے کر کیا کرے گا۔ جو کچھ تیرے اندر ہے اس کو اُلت دے اور وہ دھلا کر صاف کر اس کے بعد بادشاہوں کے دربار میں داخل ہو گا، تیرے قلب میں مخصوصیں، مخلوق کا خوف، انہیں سے آرزو اور دنیا و ما فیہا کی محبت بھری ہوئی ہے، اور یہ سب تکوں کی نجاستیں ہیں (جن کو پھینک کر آپ کی شریعت سے قلب کو دھونا چاہئے) جب تک تیر نفس مرنا جائے اور اس کا جنازہ تیرے صدق کے دروازہ نعش چاہے یا نہ چاہے (یعنی نفس انیت معدوم اور بچی للہیت پیدا نہ ہو جائے) اس وقت تک واعظ بننا جائز نہیں ہے (کہ اس سے نفس پھولے گا) ابتنہ نفس کے مر جانے کے وقت کچھ پر دانہیں کر تو مخلوق پر متوجہ ہو لیکن جب تک تیرے نزدیک مخلوق کا کچھ وجود ہے اور تیری ان پر نظر جاتی ہے (کہ عطا دوسرا کے یہ لوگ مالک ہیں تو اپنا ہاتھ ان کی طرف ہرگز نہ بڑھاتا کہ وہ اس کو بوسدیں، واعظ بننے سے بچ یہاں تک کہ تجھ کو اس کے قرب کی مدد و ہوشی حاصل ہو جائے، پس تجھ کو پوری بے خبری ہو لوگوں کی طرف سے اور ان کو تیرے ہاتھ چومنے اور اس کی بخشش اور ان کی تعریف و مذمت کی طرف سے جب توبہ صحیح ہو جاتی ہے تو ایمان بھی صحیح اور زیادہ ہو جاتا ہے، اہل سنت (میں بعض اماموں) کے نزدیک ایمان کم اور زیادہ ہو گا کرتا ہے کہ طاعت کی وجہ سے زیادہ ہوتا ہے اور معصیت کی وجہ سے کم، یہ تو عوام کے حق میں ہے، اب رہے خواص سوان کے ایمان کی زیادتی ان کے دلوں سے مخلوق کے نکل

جانے سے ہوتی ہے اور کی مخلوق کے دلوں میں گھنے سے زیادتی ہوتی ہے حق تعالیٰ کے ساتھ دل تھہرانے سے اور کمی ہوتی ہے غیر اللہ کے ساتھ دل تھہرانے سے اور اپنے پروردگار پر ہی توکل کرے اسی پر اعتماد رکھئے، اسی کے سہارے صحیت، اسی سے ذرتے، اسی کی طرف رجوع کرتے، اسی کو یگانہ سمجھتے اور اسی پر بھروسہ رکھتے ہیں، پس کسی کو اس کا شریک نہیں سمجھتے اور اسی پر آزمائے جاتے ہیں (کہ کسی قسم کے نفع نقصان میں کسی دوسرے پر نظر جاتی ہے یا نہیں؟) ان کی توحید ان کے دلوں میں ہے، اور مخلوق کے ساتھ مدارات ان کے ظاہر میں، جب ان کے ساتھ کوئی جہالت برتا ہے تو وہ اس کے ساتھ جہالت نہیں برتا، ان کے حق میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

جب جہالت والے ان سے گفتگو کرتے ہیں تو وہ کہہ دیتے ہیں کہ بس سلام ہے (ہمیں معاف سمجھئے، ہم آپ کا جواب نہیں دے سکتے)۔

چپ ہو جانا اور جانل کی جہالت اور ان کی طبیعت نفس اور خواہشات کے جوش پر مددباری و خل کو ضروری سمجھ (کہ جب تک تیری ذات پر حملہ رہے اس کا حواب نہ دے، البتہ جس وقت وہ حق تعالیٰ کی کسی معصیت کے مرتكب ہوں تو اس وقت چپ رہنا نہ چاہئے، کیونکہ حرام ہے) اس وقت کلام نہ کرنا معصیت بن جاتا ہے، جب تو نیک کام کے حکم اور گناہ کی ممانعت پر قادر ہو تو اس میں کوتاہی مت کر کیونکہ وہ خیر کا دروازہ ہے جو تیرے سامنے کھول دیا گیا ہے، پس اس کے اندر داخل ہونے میں جلدی کر، عیسیٰ علیہ السلام جنگل کی گھاس پات کھایا کرتے، نحرانی تالابوں کا پانی پیا کرتے، غاروں اور ویرانوں میں رہا کرتے، اور جب نیند آتی تو کسی پھر کا یا اپنی کلائی کا نکیہ بنا کر پڑے رہتے تھے، مؤمن ایسا ہی کیا کرتا اور اسی حالت پر اپنے پروردگار سے ملنے کا (ہر وقت) عزم رکھتا ہے، اور اگر دنیا میں کچھ نعمت و آرام اس کے مقصود کا ہوتا ہے تو وہ خود ہی اس کے پاس آ جاتا ہے، پس اس کا ظاہر اس سے منقطع ہوتا اور وہ اس کو اپنے نفس کے لئے لے لیتا ہے، مگر اس کا قلب پہلی ہی (زادہ اللہ) حالت پر اللہ تعالیٰ کے ساتھ رہتا ہے، وہ نہیں بدلتا کیونکہ زہد جب قلب میں جگہ پکڑ جاتا ہے تو دنیا کی آمد اور مقصود کا استعمال اس کو بدل نہیں سکتا مؤمن اگر (ول سے) دنیا اور اہل دنیا اور اس کی شہروں اور لذتوں کو محبوب سمجھتا تو ایک لمحہ بھی ان سے صبر نہ کر سکتا،

رات اور دن انہیں میں مشغول رہتا، نہ عبادت کر سکتا نہ ریاضت، نہ اللہ کا ذکر کر سکتا نہ اس کی اطاعت، سو حنفی عالیٰ نے اس کے نفس کے عیوب اس کو دکھادیئے، پس وہ ان سے تائب ہو گیا، اور گزشتہ ایام میں اس سے جو کوتا ہی ہو چکی ہے، اس پر پیشان ہوا، اور حنفی عالیٰ نے اس کو کتاب اور صفت اور مشائخ کے واسطے سے دنیا کے عیوب دکھادیئے تو اس میں بے رنجتی اس کو حاصل ہو گئی، پس جس وقت بھی اس نے کسی ایک عیب پر نظر ڈالی تو ڈوسرے عیوب بھی دیکھ لئے، پس اس نے جان لیا کہ یہ (دنیا سرتاپا عیب اور) فنا ہو جانے والی ہے اور اس کی عمر تھوڑے ہی دنوں کی ہے، نہ ان سے دل لگا سب سے بھاگ اور ایسا منقض ہو گویا کہ وہ مردا لو تھیں ہیں، پس جب تیرے لئے یہ کیفیت صحیح ہو جائے گی تو اللہ کی یاد کے وقت تیرا اطمینان پاتا اور غیر اللہ کی یاد کے وقت تیرا اگر انابھی صحیح ہو جائے۔



## باب نمبر ۷

اللہ تعالیٰ کے راستوں پر چلنے میں تکلیف برداشت  
کرنے سے اس کا قرب حاصل ہوتا ہے<sup>(۱)</sup>

(کچھ اور تقریر کے بعد آپ نے فرمایا کہ) حکم کی تقلیل کر اور منوع سے باز آ، اور ان تکلیفوں پر صبر کر اور نوافل کے ذریعے سے قرب حاصل کر کے تیرا نام بیدار اور کارگزار کہ دیا جائے گا، اپنی سعی و کوشش کر کے اور عمل کے دروازے پر حاضری میں تکلف برنا چھوڑ کر حق تعالیٰ سے توفیق کا خواہاں ہو، تجھے سے کام لینے والا تو وہی ہے، اسی سے مانگ اور اسی کے حضور میں عاجزی کر، کہ طاعت کے اسباب و سامان تیرے لئے مہیا فرمادے، کیونکہ جب وہ تجھے سے کوئی کام لینا چاہے گا تو اس کے لئے تجھ کو تیار کر دے گا، جہاں تو کھڑا ہے وہاں سے پہنچنے کا حکم تو اس نے تجھ کو دیا ہے اور جہاں وہ ہے وہاں سے توفیق کو تیری طرف متوجہ کر دے گا، حکم تو ظاہر ہے اور توفیق پاٹن ہے، مصحیحوں کی ممانعت امر ظاہر ہے اور ان سے پرہیز ہونا باطنی امر ہے، اس کی توفیق سے تو (تقلیل احکام کو) منضبط تھام سکتا اور اس کی حفاظت و بچاؤ سے تو (مصطفیوں کو) چھوڑ سکتا ہے اور اس کی طاقت سے (تکالیف پر) صبر کر سکتا ہے (خود کچھ بھی نہیں کر سکتا، اس لئے توفیق و اعانت کا سوال کرنا ضروری ہے) عقل و ثبات اور نیت خیر و چنگی کر اور مجھ پر ازام قائم کرنا چھوڑ کر اور میرے متعلق حسن ظن رکھ کر میرے پاس آو، اس وقت میری باتیں تمہارے لئے مفید ہوں گی اور تم ان کا مطلب سمجھ سکو گے۔ اے مجھ پر ازام قائم کرنے والے! جس حال کے اندر میں ہوں، کل سب کو ظاہر ہو جائے گا، میری حالت کا مدعا بن کر تو میرا مقابلہ ملت کر کے تیرا اظرف اس کا تحمل ہی

(۱) بروز جمعہ بوقت صبح یا رات غ ۲۱ رب جدی ایام ۱۴۲۵ھ بمقبرہ مدرسہ معمورہ۔

نہیں کر سکتا، پس تیرا قلب دب جائے گا اور تو مغلوب ہو جائے گا، دُنیا (کی اصلاح و فلاح و تربیت) کے بوجہ میرے ہر پر ہیں، اور آخرت (فکر و مجاہدہ) کے بوجہ میرے قلب پر اور حق تعالیٰ شانہ (کی معرفت و محبوبیت و مشاہدہ) کے بوجہ میرے باطن پر، پھر کوئی ہے مددگار اور ہے کوئی جو میری طرف قدم بڑھائے اور اپنی جان پر کھیل جائے؟

بحمد اللہ میں حق تعالیٰ کے سوا کسی کی مدد کا محتاج نہیں ہوں، بحمد اللہ اور بخواہ اللہ

کے ساتھ حسن ادب ملحوظ رکھو کہ وہ دُنیا بھر کے چیزہ افراد ہیں، وہ مالک اور باشندگان زمین کے وتوال ہیں، نہیں کی وجہ سے زمین محفوظ ہے، درستہ اے منافقو! اے دُشمنانِ خدا و رسول! اور اے دوزخ کے ایندھن بنئے والو! تمہاری ریا کاری، نفاق اور شرک سے تو حفاظت کیا ہوتی؟ یا اللہ امّا مجھ پر اور ان سب پر توجہ فرماء، اے اللہ! بیدار فرمادے مجھ کو بھی اور ان کو بھی، اور رحم فرمائجھ پر بھی اور ان پر بھی، ہم سب کے قلب اور اعضاء کو اپنے لئے فارغ کر لے اور اگر مشغولیت کے بغیر چارہ ہی نہ ہو تو بہی اعضاء، تو دُنیا کے کاموں اور بال بچوں کے لئے ہوں اور نفس آخرت کے لئے اور قلب اور باطن خاص تیرے لئے رہے، آمین۔

صاحب زادہ! تیرے لئے کچھ ہو بھی نہیں سکتا، اور تیرے کے بغیر چارہ بھی نہیں، تجھ سے تھا تو کچھ ہونہ سکے گا، اور تیری موجودگی کے بغیر چارہ بھی نہیں، (پس تو ہمت اور سعی سے غفلت نہ کر، اب رہا کام سو جس کا کام ہے وہ خود تجھ سے کر لے گا) تو محنت مزدوری کے دروازے پر جا کھڑا رہ یہاں تک کہ مالک تجھ کو تعمیر کے کام میں لگا دے (اور عمارت پوری کر لے) تو اور توفیق ایسے ہیں کہ تو گویا معزار ہے اور توفیق گویا کام لینے والا، تجھ پر افسوس! تو نے اپنے نفس کو مخلوق کے خوف اور نہیں کی توقع کا قیدی بنا دیا، اس کے دنوں پاؤں سے ان بیزیوں کو دور کر کے وہ اپنے پروردگاری خدمت کے لئے کھڑا ہو جائے گا اور اس کے حضور مطہرین بن جائے گا، دُنیا اور دُنیا کی شہروں، عورتوں اور ہر اس چیز کے متعلق جو دُنیا میں اس کو بے رغبت بنالے، پس اگر تقدیر میں اس کے لئے ان چیزوں سے کوئی چیز مقدار ہوئی ہوگی تو وہ تیرے قصد اور تلاش کے بغیر اس کے پاس خود آجائے گی، اور تیرا انہم حق تعالیٰ کے نزدیک زاہد قرار دیا جائے گا، اور وہ تجھ کو عزت کی نگاہ سے دیکھے گا اور مقصود بھی ہات سے بن جائے گا تو جب تک اپنے زور، اپنی طاقت اور ان

چیز دل پر بھروسہ رکھے گا جو تیرے ہاتھ میں ہیں اسی وقت غیب سے تیرے پاس کچھ نہ آئے گا، ایک بزرگ کا قول ہے کہ:-

جب تک جیب میں کچھ رہے غیب سے کچھ نہ آئے گا۔  
 یا اللہ! اہم تیری پناہ چاہتے ہیں اس اسباب پر بھروسہ رکھنے اور ہوس اور خواہشات اور  
 عادات میں پڑے رہنے سے، ہم شر سے تیری پناہ مانگتے ہیں تمام حالتوں میں، اے ہمارے  
 پروردگار! اہم کو عطا فرماؤ نیا میں بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی، اور پچاہم کو دوزخ کے  
 عذاب سے۔



## باب نمبر ۷۸

آخرت میں خدا کا دیدار کس طرح ممکن ہے<sup>(۱)</sup>

جس نے اللہ و محبوب سمجھنے والے کی زیارت کر لی اس نے (سب کچھ) دیکھ لیا، جس نے اپنے قلب سے اللہ جل جلالہ کو دیکھایا وہ اپنے باطن سے اس کے حضور میں داخل ہو گیا، ہمارا پروردگار جل جلالہ موجود ہے اور دیکھا ج سکتا ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ عقریب تم اپنے پروردگار کو دیکھو گے جس طرح چاند اور سورج کو دیکھتے ہو کہ اس کے دیکھنے میں باہم تکمیل ہو گی، اس کو آج قلوب آنکھوں سے دیکھا جاتا ہے اور کل (قیامت کے دن) ان کو چہروں کی آنکھ سے دیکھا جائے گا (مگر اس کے دیکھنے کی کوئی کیفیت نہیں بتا سکتا کیونکہ) اس بھی کوئی چیز نہیں (جس سے تشبیہ دے کر اس کو سمجھایا جاسکے) اور وہ سب کی سنبھال اور سب کو دیکھنے والا ہے، جو لوگ اس کے محبت ہیں وہ اس سے راضی رہتے ہیں نہ کہ غیر سے، اور وہ اسی سے مدد چاہتے ہیں، اور اس کے سواب سے رُک جاتے ہیں، فقر کی تجھی ان کے نزدیک میمھا بن جاتی ہے، دنیا کا فقر ان کے پاس موجود ہے کہ اس پر رضا ان کو حاصل ہے اور اس کے ساتھ لذت پانی ان کو نصیب ہے، ان کی تو گمرا فقر میں ہے، ان کی لذت بیماری، ان کا انس وحشت میں، ان کا قرب (سب سے) دور رہنے میں اور ان کا آرام مشقت اٹھانے میں ہے۔ مبارک باداے صبر والو! اے رضا والو! اور اے اپنے نفسوں پر مر منے والو!

صاحب حق تعالیٰ کی موافقت اختیار کرو اور اس کے افعول پر جو تمہارے اور دوسرے حقوق کے اندر جاری ہوتے ہیں راضی رہو، اس ذات کے مقابلے پر جو تم سے زیادہ عقل رکھتی ہے اپنا علم اور عقل مت بگازو، حق تعالیٰ فرماتا ہے:-

(۱) پروزیکشنبہ بوقت صبح ۲۳ ربیعہ ۱۴۲۵ھ بمقام خودہ شریف

اور اللہ عالم رکھتا ہے اور تم علم نہیں رکھتے۔

(پھر اس کے جاری کئے ہوئے فعل کو نامناسب سمجھنا گویا اپنے آپ کو اس سے زیادہ عاقل و عالم سمجھنا نہیں تو کیا ہے؟) اپنی عقولوں اور اپنے علوم کو بالائے ظاق رکھو، عاجزگی سے خدا کے سامنے کھڑے ہو جاؤ تاکہ اس کے علم و حاصل کر سکو (اس کے لفڑتے قدرت کے تلاشے دیکھ کر) حیران ہو (اپنی رائے زندگی سے کہ یوں نہ ہونا چاہئے تھا) انتخاب نہ کرو، اس میں متھیر بنے رہو یہاں تک کہ اس کی (مصلحت سے) واقعیت تم کو حاصل ہو (اور حیرت جاتی رہے) اور متھیر ہونا ہے اس کے بعد ذہرے نمبر پر واقعیت اور اس کے بعد تیرے نمبر پر معلومات تک پہنچنا، پہنچنے قصد ہے اور اس کے بعد مقصود تک پہنچنا، پہلے ارادہ اور اس کے بعد مراد کا حاصل ہونا، سنو اور عمل کرو، کیونکہ میں تمہاری رسیاں بنتا (اور تم کو کار آمد اور مضبوط بناتا) ہوں، تمہاری ڈھیلی رسیوں میں بل دیتا ہوں اور جو (تار) اس میں ثوٹ گیا ہے اس کو جوڑتا ہوں، تمہارے فکر کے سوانحی کوئی فکر نہیں، اور بجز تمہارے غم کے مجھے کوئی غم نہیں، میں تو (خداوی) پرند ہوں کہ جس (کھیت) میں بھی گراو ہیں وانہ چک لیا (پھر فکر معاش یا دنیا کے غم سے کیا تعلق) فکر تو تمہارے متعلق ہے۔

اے چھینک دیئے ہوئے پتھرا اور اے سرود پر بیٹھ کر جانے والو! اے بوجھ میں دبے ہوؤ! اور اے نفس کی قید میں جکڑے اور خواہشات کے بند میں بند ہے ہوؤ! (کہ تمہاری دنیا بھی گئی اور آخرت بھی گئی)، یا اللہ ارحم فر و مجھ پر اور ان پر بھی۔



## باب نمبر ۲۹

## اللہ والے اپنی ذات پر دوسروں کو ترجیح دیتے ہیں

(پچھا تقریر کے بعد آپ نے فرمایا) اللہ والوں کا شغل سخاوت اور مخلوق کی راحت کا سامان کرتا ہے، وہ لوٹنے والے ہیں اور خوب لٹانے والے ہیں کہ حق تعالیٰ کے فضل اور اس کی رحمت (کی بھیر) کو لوٹتے ہیں اور نقراء و مساکین پر جو تنگی میں بنتا ہیں لاذتیتے ہیں، ان قرض داروں کی طرف سے جو اپنے قرض کے ادا کرنے سے عاجز ہے ان کے قرض ادا کرتے ہیں، بادشاہ وہ ہیں نہ کہ بادشاہان دُنیا، کیونکہ یہ صرف لوٹتے ہیں اور لٹاتے نہیں، اللہ والے جو پچھاں کے پاس ہوتا ہے اس میں اپنے اور دوسروں کو ترجیح دیتے ہیں اور جو موجود ہیں رہتا اس کے منتظر رہتے ہیں کہ کب آتے اور کب خیرات کرتے ہیں اور حق تعالیٰ کے ہاتھ سے لیتے ہیں نہ کہ مخلوق کے ہاتھوں سے، ان کے اعضاء کی کمالی مخلوق کے لئے اور قلوب کی کمالی اپنے لئے وہ اللہ کے واسطے خرچ کرتے ہیں نہ کہ خواہش اور نفسانی اغراض کے لئے اور نہ تعریف، نہ توصیف کے لئے، حق تعالیٰ پر اور مخلوق پر تکبر کرنا چھوڑ دے کہ یا ان متكلبوں کی خستت ہے جن کو حق تعالیٰ ان کے منہ کے مل دوزخ کی آگ میں جھوکنے کا، جب تو اپنے حق تعالیٰ سے ناراض ہوا تو اس پر تکبر ہی تو گیا (کیونکہ جو اپنے آپ کو بڑا سمجھتا ہے وہی اس سے خفا ہوتا ہے جس کو چھوٹا سمجھے)۔ جب موذن نے آذان دی (جو نماز کا بلاوا ہے) اور تو نے نماز کے لئے حضرے ہو جانے سے اس کی قیل نہ کی تو اس پر تو نے تکبر ہی تو کیا، اور جو کوئی اپنے آپ کو چھوٹا سمجھتا ہے وہ بڑے شخص کے بلاوے کے وقت سے بھی پہلے پہنچا آرتا ہے۔ جب تو نے اس کی مخلوق میں سے کسی پر ظلم کیا تو اس پر تکبر ہی تو کیا، کیونکہ کسی کی رغبت پر زیادتی وہ کرتا ہے جو ان کے حاکم کو اپنے سے کمزور اور چھوٹا سمجھے، اس کے حضور میں توبہ کر اور نہ صندل توبہ کر اس سے پہلے اس وہ اپنی کمزور مخلوق کے

ذریعے سے تجوہ و ہلاک کر دے جیسا کہ ہلاک کر دیا نہ رود وغیرہ باوشاہوں کو جبکہ انہوں نے اس پر سکر کیا، عزت کے بعد ان کو ذلت نصیب فرمائی، تو نگری کے بعد ان کو فقیر بنادیا، الذلت کے بعد ان کو بنتلائے عذاب کر دیا اور زندگی کے بعد ان کو مزدہ بنادیا۔ ظاہر و باطن دونوں کے شرک سے پرہیز کا رہ بخوا، شرک ظاہر تو ہتوں کی پرتش کرنا ہے اور شرک باطن مخلوق پر بھروسہ رکھنا اور نفع و نقصان میں ان پر نگاہ ڈالنا ہے، آدمیوں میں ہی وہ لوگ بھی ہیں جن کے پاتھ میں دُنیا ہوتی ہے اور وہ اس کو محبوب نہیں سمجھتے، وہ دُنیا کے مالک ہوتے ہیں، دُنیا ان کی مالک نہیں ہوتی، دُنیا ان سے محبت کرتی ہے اور وہ اس سے محبت نہیں رکھتے، دُنیا ان کے پیچھے دوڑتی ہے اور وہ دُنیا کے پیچھے نہیں دوڑتے، وہ دُنیا کو خدمت گارہناتے ہیں، دُنیا ان کو خادم نہیں بناتی، وہ دُنیا کو بانٹتے ہیں، دُنیا ان کو نہیں بانٹتی، ان کا دل اللہ کے قابل سنور گیا اور دُنیا کی طاقت نہیں کہ ان کو بگاڑ دے، پس وہ دُنیا میں تصرف کرتے ہیں، دُنیا ان میں تصرف نہیں کرتی، اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

نیکو کار کے لئے حلال مال بھی کیا نعمت ہے۔

یا یوں فرمایا ہے کہ دُنیا میں مطلق بھلائی نہیں مگر اس شخص کے لئے جس نے یوں اور یوں کیا، (یعنی دستِ مبارک سے اشارہ فرمایا کہ اس نے دو ہتھ بھر کر نیک اور آجر کی جگہوں پر تقسیم کیا) اللہ تعالیٰ کی عیال (یعنی مخلوق) کی نفع رسانی کے لئے دُنیا کو صرف اپنے ہاتھوں میں رہنے دو اور اپنے دلوں سے نکال باہر کرو (کہ محبت مطلق نہ ہونے پائے) پھر یقیناً نہ وہ تم کو مضر ہوگی اور نہ اس کی الذلت اور زینت تم کو مغروہ بنائے گی، عنقریب تم کوچ کر جاؤ گے اور تمہارے بعد وہ بھی کوچ کر جائے گی۔

صاحب زادہ! اپنی رائے (کو کافی سمجھ کر) مجھ سے مستغفی مت بن، ورنہ گمراہ ہو جائے گا، جو کوئی بھی اپنی رائے پر مستغفی ہو اے وہ گمراہ بنا، ذلیل ہوا اور لغزش کھائی ہے، جب تو اپنی رائے پر مستغفی ہو گا تو ہدایت اور حفاظت سے محروم ہو جائے گا، کیونکہ نہ تو نے حفاظت کی اور نہ اس کا ذریعہ اختیار کیا۔

تو کہتا ہے کہ مجھے علماء کے علم کی حاجت نہیں، تو عالم ہونے کا دعویٰ کرتا ہے (اگر تیرا دعویٰ صحیح ہے تو بتا) عمل کہاں گیا؟ اس دعوے کا اثر اور مصدق اُن کیا ہے؟ عالم ہونے کے

دھونے کی بچائی تو عمل اور اخلاص اور مصیبت کے وقت صبر اور اسی حالت سے ظاہر ہو گی نہ کہ تیری حالت میں تغیر آئے نہ تو گھبرائے اور نہ مخلوق سے شکوہ کرے تو اندھا ہے، بینائی کا دعویٰ پھر کس طرح کرتا ہے؟ تیری بمحظی بیمار ہے، بمحظی کا دعویٰ کیسے کرتا ہے؟ اپنے جھوٹے دھونے سے حق تعالیٰ کے سامنے توبہ کر، اور دوسروں کو چھوڑ کر اسی کو مضمبوط تھام لے، سب سے من موز لے اور سب کے پیدا کرنے والے کا مبتلاشی ہو، کوئی نوٹے یا جزے اور مالک ہو یا تباہ تو ذمہ دار نہیں، تو صرف اپنے نفس کی فکر کر، یہاں تک کہ وہ مطمئن اور اپنے پروردگار کا عارف بن جائے، پس اس وقت تو دوسروں کی طرف توجہ کر، حق تعالیٰ کے مقصد (اپنی عبادت) کا راستہ اختیار کر، دُنیا اور آخرت میں اس کی محبت کا طالب ہو، پرہیز گار اور تحریک اور ماسوی اللہ سے یکسوئی کو ضروری سمجھو اور ہمیشہ محور ہنے کو ضروری جان کر احکامِ شریعت کے ہوا کسی چیز میں بھی تو اپنے نفس کو (محبیت سے) ہوشیار نہ کرے (ہاں احکامِ شریعت کے وقت اپنے آپ میں آ جانا ہی حب خداوندی ہے) کیونکہ اس حالت میں اسی نے تجھ کو فاتح کیا ہے (تو خود قائم نہیں ہوا کہ محبیت کا خلاف لازم آوے)۔

اے مردوں! اور اے عورتوں! تم میں سے جس کے پاس ذرہ برابر اخلاص، ذرہ برابر تقویٰ اور ذرہ برابر بھی صبر اور شکر ہو، اس کو فلاجِ نصیب ہوئی، (مگر فسوس کہ) میں تجھ سے مفلس و فلاش دیکھتا ہوں۔



## باب نمبر ۳

# خدا کے لئے مخلص بندے بن جاؤ

اے تکبر کرنے والا تم پر افسوس! تمہاری عبادتیں زمین کے اندر نہیں جایا کر سیں جبکہ آسمان کی طرف چڑھا کرتی ہیں، (پھر کیا وجہ ہے کہ عبادتوں کو باشندگان زمین مخلوق کے نامزد کئے دیتے ہو اور مالکِ عرش خدا کے مخلص عابد نہیں بنتے) وہ فرماتا ہے کہ حق تعالیٰ کو باعزت معبود بھج کر عبادت کرو گے تو بے شک اور چڑھنا فیض ہوگا۔ ”اللہ کی طرف پا کیزہ ہاتھیں چڑھتی ہیں اور نیک اعمال گوہ اور چڑھا لیتا ہے“ ہمارے پروردگار عرش پر قائم اور ملک پر حاوی جہالت اور رحموت کی وجہ سے میں نا نہیں سکتا، تو مجھے اپنی تلوار سے ڈراتا ہے حالانکہ میں ڈرتا نہیں ہوں، تو مجھے مال کی ترغیب دیتا ہے اور میں رغبت نہیں کرتا، بس میں تو اللہ ہی سے ڈرتا ہوں اور کسی سے نہیں ڈرتا، میں تو اسی سے توقع رکھتا ہوں اور کسی سے توقع نہیں رکھتا، میں اس کی پرستش کرتا ہوں اور بجز اس کے کسی کی پرستش نہیں کرتا، اسی کے لئے عمل کرتا ہوں اور غیر اللہ کے لئے عمل نہیں کرتا، میرا رزق اسی کے پاس اور اسی کے ہاتھ میں ہے، سب اسی کے ہیں غلام اور جو بچہ بھی اس کے پاس ہے سب آتا ہے۔ (نیز آپ نے تذکرہ فرمایا کہ) پانچ سو آدمی کے قریب میرے ہاتھ پر مسلمان ہونے اور ہزار سے زیادہ نفوس نے توبہ کی۔ (اس کے بعد فرمایا) یہ سب برکت ہے ہمارے نبی نصیح اللہ علیہ وسلم کی، حق تعالیٰ ان پر رحمت کا ملہ نازل فرمائے جو غیب<sup>(۱)</sup> کا جاننے والا ہے کہ اپنے غیب پر کسی کو آگاہ نہیں کرتا مگر اس پر خرچ کو بھی پسند فرمائے غیب خدا ہی کے پاس ہے پس اس کے قریب آ کر اس کو بھی دیکھئے اور (غیب) اس کے پاس ہے نہیں ابھی دیکھئے اپنے کنہے، اپنے مال، اپنے شہر، اپنی بیوی اور اپنے بچوں کو چھوڑ اور قلب کو ان سے باہر نکال (کہ حقوق

(۱) حاشیہ اسکے مضمون پر ملاحظہ فرمائیں۔

معاشرت سب کے اداہوں مگر دل کسی سے نہ گئے) سب و چھوڑ اور حق تعالیٰ کے دروازے کی طرف چل، جب تو اس کے دروازے پر پہنچ جائے تو اس کے غلاموں میں مشغول ہو، نہ اس کی سلطنت میں اور نہ اس کے ملک میں، اگر (اس کے غلام یا باشندگانِ مملکت) تیرے سامنے طبق پیش کریں تو کھامت، اگر کسی کمرے میں خبر ائمہ تو تھہرمت، اگر تجھہ وزوجہ عطا کریں تو لمعت (کیونکہ تو سب کا نہ ہی مہمان ہے رعایا سے تجھے کیا سروکار) اس میں کوئی چیز بھی قبول مت کریہاں تک کہ تو اپنے ائمہ (سفر کے) کپڑوں، اسی لکان اور سفر کے غبار اور انہیں بکھرے ہوئے بالوں کے ساتھ اس سے ملاقات کرے، پس وہی تیرے (کپڑے) بد لئے والا، وہی کھلانے والا، پلانے والا، تیری وحشت کو انس سے بد لئے والا، تجھ کو کشاکش دینے والا، تیرے مکان کو راحت سخنے والا اور تیرے خوف کو اس نصیب فرمائے والا۔

تیرے لئے اس کا قرب تیری تو گنگی ہوا، اور اس کا دیدار تیرا کھانا پانی اور لباس، مخلوق کو سر پرست سمجھنے کے اور کیا معنی؟ مخلوق سے ڈرنا، ان سے توقع رکھنی، ان کی طرف جھکنا، اور ان پر بھروسہ کرنا ہی تو مخلوق کو سر پرست سمجھنے کے معنی میں ہیں جس کی صافعت ہے مگر افسوس کہ تم نہیں سمجھتے۔




---

(۱) یعنی علام الغیوب خدا اپنے خفیہروں میں سے خیبر کو بھی چاہتا ہے اس کو لوگوں کی استعداد و قلوب کی حالت تک قوت و ضعف اور اسہاب ہدایت (تائیہ زانف) غرض بہت ہی ایسی چیز پر آگاہ کر دیتا ہے جو کہ آدمی بلکہ فرشتوں سے بھی مخفی ہیں، اور اس کی وجہ سے ان کے تصرفات باطنی کی قوت قدریہ بڑھ جاتی ہے کہ مخلوق مغلوب بے خواز ہو کر جو قدر جو قدر ہے اور ان کے ہاتھ پر توبہ کرتی ہے، پس جو شخص اس خیبر کی برکات سے مستفیض ہوتا ہے وہ اس فیضان سے بھی نوازا جاتا ہے، اور اس سے بھی بہتری (بہت سی) خلقت کو توبہ دایمان کی دولت نصیب ہوتی ہے، چنانچہ حضرت محبوب بھائی کو جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قوت قدریہ کا ہی فیضان نصیب ہوا تھا کہ سینکڑوں کافر مشرف بہ اسلام اور ہزار بہ مسلمان توبہ و نیعت ہوئے تک افراد ہوئے۔ ۱۲ مترجم

## باب نمبر ۳۱

# زبان کی حفاظت کریں اور مفید باتوں میں مشغول (۱) رہیں نہ کہ بے کار باتوں میں

ڈنیا یہ ایک بازار ہے، تھوڑی دیر کے بعد یہاں کوئی باقی نہ رہے گا، رات کے آجائے پر سب بازار والے یہاں سے چلنے جائیں گے، کوشش کرو کہ اس بازار میں تم خریدو فروخت نہ کرو، مگر ایسی چیز کی جو کل کو آخرت کے بازار میں تم کو نفع دے، کیونکہ پر کھنے والا (یعنی حق تعالیٰ شان) بڑا دانا ہے (اس کے سامنے کھونا سکہ چل جانے کی توقع ہرگز مت رکھو) حق تعالیٰ کی توحید اور عمل میں اخلاص ہی وہاں چلنے والا (سکد) ہے اور وہی تمہارے پاس کم ہے۔

صاحب زادہ! سمجھو دار بن (اعمال کا صد چاہنے میں) جلدی مت کر کہ جلدی کرنے سے کچھ بھی ہاتھ نہ آئے گا، تیری جلدی چانے سے نہ غروب کا وقت آسکتا ہے نہ صبح کا، پھر صابر بنا ہوا اپنے کام میں کیوں نہیں لگا رہتا، یہاں تک کہ مغرب کا وقت آجائے، (ڈنیا کا بازار بند ہو کر آخرت کا بازار کھل جائے) اور تو اپنی مراد حاصل کرے جو (محکم تقدیر) تیرے لئے ان کے پاس نہیں ہے جب تک وکیل کے ہاتھ میں (گفتگو کی اجازت کا) پروانہ نہ آجائے، گفتگو درست نہیں ہے (ہاں فرمانِ شاہی آنے پر سرکاری وکیل بن اور مخلوق کو وعظ و نصیحت کر) کہ اس وقت تو عطا میں دیکھے گا سند سے پہلے تجھ کو ذرہ بھی نہیں مل سکتا، حق تعالیٰ کے اذن اور فرمان اور ان کے قلوب میں القاء فرمادینے کے بغیر لوگ تجھ کو نہ ذرہ دے سکتے ہیں نہ ایک قطرہ۔ عاقل بن اور عقل ہی ہے کہ (عطا کننہ خدا ہی کو سمجھے) تو

(۱) بروزہ شبہ بوقت شام بیرون ۲ مرجب ۱۴۵۵ھ بمقام مدرسہ معسورة

حق تعالیٰ کے حضور اپنی جگہ پر جمارہ کیونکہ رزق قسمت میں لکھا چاہکا ہے جو اس کے پاس ہے اور اس کے ساتھ میں ہے، ان پر مالی دُنیا کی ہوں میں وعظ کہنے اور مقتدر ماننے سے کیا فائدہ ہے؟ تجھ پر فسوس! کل (یروز قیامت) تو کیا مدد لے کر اس سے ملے گا جبکہ دُنیا میں اس سے بھگڑا کر رہا ہے، اس سے زخم پھیرے ہوئے اس کی مخلوق کی طرف توجہ کئے ہوئے اور (ان کو) اس کا شریک سمجھے ہوئے ہے کہ اپنی حاجتوں کو ان میں پیش اور مہمات میں ان پر بھروسہ کرتا ہے، مخلوق سے حاجت ظاہر کرنا اکثر بھیک مانگنے والوں کے لئے عذاب ہے، کہ وہ بھیک مانگنے کے لئے نہیں لفکھے مگر اپنے گناہوں کی شامت میں اور بہت تی کم ہیں وہ سائلِ جن کے حق میں (ضرورت مند ہونے کے سبب) بھیک مانگنا بلکہ کراہت ہو، پس جب تو نے بھیک مانگی اور (اس طرح) تو گرفتار عذاب ہوا تو (یقیناً محروم رہے گا) کہ وہ تجھ پر عطا کروکر دے گا۔

صاحب زادہ! تیرے ضعف کی حالت میں میرے نزدیک بہتر یہ ہے کہ نہ تو کسی سے کچھ مانگے اور نہ تیرے پاس کچھ ہو (کیونکہ ضعیف الایمان کو تو نگری، متنبہ و غافل اور عیاش بنا دیتی ہے) نہ تو کسی سے واقف ہونے تجھ سے کوئی واقف ہو، نہ تو کسی کو دیکھنے کیونکہ شہرت مبتدی کا نفس پھلا دیتی ہے، اور اگر تجھ سے ہو سکے تو ذوسروں کو دے اور خود نہ لے اور خدمت کرے اور کسی دوسرے سے خدمت نہ لے تو (اس سے بہتر کیا ہے) ضرور تو ایسا کر، اللہ والوں نے (جو کچھ) عمل کیے اللہ کے واسطے اور اسی کے ساتھ کئے، پس اس نے دُنیا اور آخرت میں اپنے عجائب اُن وِکھائے، ان پر اپنی شفقت اور ان کے لئے اپنی کارسازی ان کو ملاحظہ کرائی۔

صاحب زادہ! جب تیرے پاس اسلام ہی نہ ہوگا تو ایمان بھی نہ ہوگا، اور جب ایمان نہ ہوگا تو ایقان بھی نہ ہوگا، اور جب ایقان نہ ہوگا تو نہ اللہ کی معرفت ہوگی نہ اس کی واقفیت، یہ درجات اور طبقات ہیں (کہ یکے بعد دیگرے حاصل ہوتے ہیں) جب تیرا اسلام ذرست ہو جائے گا تو فرمانبرداری ذرست ہو جائے گی، اپنی تمام حاجتوں میں حدود شریعت کی محافظت اور اس کی پابندی کے ساتھ (جملہ امور کی) حق تعالیٰ کے خواہ کر دینے والا بن، اپنا اور نیز ذوسروں کا معاملہ سب اس کے حوالے کر اس کے اور نیز اس کی مخلوق کے

ساتھ حسن ادب رکھ، ناپے نفس پر ظلم کرو رہتے کسی دوسرے پر کہ ظلم دنیا و آخرت میں ظلمتوں کا مجموعہ ہے، ظلم دل کوتاریک اور چہرہ نامہ اعمال کو سیاہ کر دیتا ہے، نہ ظلم کرو رہنے ظلم کرنے والے کی اعانت کر کیونکہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

قیامت کے دن ایک ندادینے والا (فرشتہ) ندادے گا کہ کہاں ہیں  
ظلم کرنے والے؟ کہاں ہیں جنہوں نے ظالموں کے لئے قلم بنا�ا  
تھا؟ کہاں ہیں جنہوں نے ظالموں کے لئے دوست کھوی تھی؟

ان سب کو جمع کرو اور آگ کے صندوق میں رکھ دو، مخلوق سے بھاگ اور کوشش کر کر نہ تو مظلوم ہے اور نہ ظالم (کیونکہ مظلومیت بھی بعض دفعہ مخلوق سے شکوہ و شکایت یا انگریز انتقام کی وجہ سے معصیت کا سبب بن جاتی ہے) اور اگر تجھ سے ہو سکے تو (صابر) مظلوم بن اور ظالم مبت بن، مغلوب بن اور غالب مبت بن، حق تعالیٰ کی مد و مظلوم کے لئے مخصوص ہے، خصوصاً جبکہ اس کو مخلوق میں مد و مگار نصیب نہ ہو، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جب کسی ایسے شخص پر ظلم ہوتا ہے جس کا بجز حق تعالیٰ کے کوئی مددگار نہ ہو تو حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ ضرور بالضرور تیری مددکروں گا اگرچہ (کسی مصلحت سے) کچھ وقت کے بعد ہو۔

صبر کرنا سبب ہے نصرت و رفتہ اور عجز کا۔ یا اللہ! ہم تجھ سے سوال کرتے ہیں تیرے ساتھ صابر رہنے کا اور تجھ سے سوال کرتے ہیں پر ہیز گاری اور کفالت اور سب سے فارغ البالی کا اور تیرے ساتھ مشغول رہنے اور اپنے اور تیرے درمیان سے پر دے اٹھ جانے کا۔

صاحب! اپنے اور اس کے درمیان سے (مخلوق سے) واسطوں کو اٹھا دو، کیونکہ تمہارا ان واسطوں کے ساتھ پڑا رہنا ہوں ہے حکومت و سلطنت اور تو نگری و عزت بجز حق تعالیٰ کے لئے بھی نہیں۔

اے منافق! تو کب تک ریا اور نفاق کرتا رہے گا؟ جس کی وجہ سے تو نفاق بر ت رہا ہے اس سے تیرے ہاتھ کچھ بھی نہ پڑے گا، تجھ پر افسوس! کیا تجھے حق تعالیٰ سے شرم نہیں

آتی، اور عقیریب اس سے مٹنے والے چانپیں سمجھتا، تو صورۃ تو عمل اس کے لئے کرتا ہے حالانکہ تیرا اندر ون غیر کے لئے ہے، تو اس کو دھوکا دیتا ہے اور اس کو مفید سمجھتا ہے کیونکہ وہ تیرے ساتھ حلم کا برداشت فرماتا ہے (اس لئے سزا نہیں دیتا، اور تو سمجھتا ہے کہ میرا دا ڈچل گیا) بازاً!

اور اپنے برداشت کی تلاش کر اور نیت کو اس کے لئے ذرست کر، اس کی کوشش کر کر ایسی نیک نیتی کے بغیر جو حق تعالیٰ کے لئے شایان ہو تو کوئی نوالہ کھائے اور نہ ایک قدم چلے اور نہ کسی قسم کا کوئی عمل کرے، جب تیرے لئے یہ مضمون ذرست ہو جائے گا تو پھر ہر کام جس کو تو کرے گا اس کے لئے ہو گا نہ کہ غیر کے لئے (کسی عمل میں بھی) کلفت نہ آئے گی اور یہ نیت طبیعت بن جائے گی (کہ ہر نیک کام ایسا بے تکلف ہونے لگے گا جیسے سانس لینا)۔

جب بندے کی شانِ عبدیت حق تعالیٰ کے لئے صحیح ہو جاتی ہے تو اس کو کسی کام میں بھی تکلیف کی ضرورت نہیں رہتی کیونکہ وہ اس کا کار ساز بن جاتا ہے، اور جب وہ کار ساز بن جاتا ہے تو اس کو بے نیاز بنا دیتا اور مخلوق سے چھپا لیتا ہے کہ وہ مخلوق کا محتاج نہیں۔ الغرض (عمل میں) مشقت اس وقت محسوس ہو گی جس وقت تک کہ تو (وصول الی اللہ کے) قصد اور ارادے میں ہے اور اس را و طریقت میں چل رہا ہے اور جب پہنچ گیا اور تیرے سفر کی مسافت ختم ہو چکی (کہ صاحبِ نسبت بن گیا) تو قربِ خداوندی کے مکان میں آگیا، اب تکلف جاتا رہے گا اور تیرے قلب میں اس کے ساتھ اُنہیں پیٹھے جائے گا، پھر وہ بڑھتا رہے گا، یہاں تک کہ قلب کے سارے کناروں کو گھیرے گا، اذل تو چھوٹا تو ہو گا اس کے بعد بڑا بننے گا، پس جب بڑا بنے گا تو قلب حق تعالیٰ سے لبریز ہو جائے گا اور کسی ذرستے کے لئے اس حد تک پہنچنے کا کوئی راستہ باقی رہے گا اور نہ اس میں کوئی گوشہ، اگر تو اس درجے تک پہنچنا چاہے تو اس کے حکم کی تعمیل کرنے اور ممانعت سے باز آنے میں اور بھلائی و نُرائی، تو گمری و افلاس، عزَّت و ذلت اور اغراض کے پورا ہونے اور نہ ہونے کو اسی کے حوالے کرنے میں مشغول ہو کر اس کے لئے عمل کرے اور اُجرت کا ذرہ برابر بھی مطالبة نہ کرے، کام کرے اور مقصود کام لینے والے کی خوشنودی اور اس کا قرب ہو، پس اس کا تجھے سے راضی ہونا اور تیری دُنیا و آخرت میں اس کا مقرب بن جانا ہی اُجرت بننے کے دُنیا میں (اس کا قرب ہو)

تیرے قلب کے لئے، اور آخرت میں بدن کے لئے، کام کر اور لانچ ملت کر، نہ ایک

ذرے کا اور نہ دیناروں کی تھیلی کا، اپنے کام کی طرف نظر مت کر بلکہ تیرے اعضاء، و کام میں ہلنا چاہئے اور تیرا دل کام لینے والے کے ساتھ لگا رہے، پس جب یہ حالت کامل ہو جائے گی تو بڑے قلب کے لئے آنکھیں ہوں گی جن سے تو دیکھے گا، معنی صورت بن جائیں گے اور غائب حاضر بن جائے اور خبر معاشر بن جائے گی، بندہ جب حق تعالیٰ کے قابل بن جاتا ہے تو حق تعالیٰ اس کا حال میں ساتھی ہوتا ہے کہ اس میں تغیر و تبدیلی فرماتا اور اس کو ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل کرتا ہے، تو وہ سرتاپا معنی اور سرتاپا ایمان و ایقان و معرفت و مشاہدہ بن جاتا ہے، اس کا دل بلاشبہ روشن بلا ظلمت، صفائی بلا کدوت، قلب بلا نفس، باطن بلا لقب، فنا بلا وجود اور نسبت بلا حضور (یعنی ہر کمال بلا زوال) بن جاتا ہے کہ وہ ساری مخلوق بلکہ اپنے وجود سے بھی غائب ہو جاتا ہے (کہ کسی سے بھی واسطہ نہیں رکھتا) اس سب کی بنیادن تعالیٰ کے ساتھ مانوس ہونا ہے، جب تک تیرے اور حق تعالیٰ کے درمیان یہ انس کامل نہ ہو جائے داعظ بننا دوست نہیں، ایک قدم مخلوق سے پرے ہٹ نہ ان کی ضرر رسانی کوئی چیز ہے نفع رسانی (یہ مضمون حاصل ہوا) اور ان سے علیحدگی نصیب ہوتی اور ایک قدم نفس سے پرے ہٹ اور اس کی موافقت نہ کر بلکہ حق تعالیٰ کی رضا کے متعلق اس کو دشمن سمجھ کر اس سے بھی علیحدہ ہو جائے گا (پس مخلوق اور نفس آگ کے دو سمندر اور ہلاک کرنے والے دو جنگل ہیں، جن میں بہت سے دُوب چکے، جل چکے اور بھلک کر مر کھپ چکے ہیں)۔

چنگلی کے ساتھ اس ہلاکت سے عبور کر جا کہ بادشاہت ہاتھ آئے گی، اول یعنی مخلوق نفس میں بنتا رہنا مرض ہے، اور دوسری (یعنی ان سے عبور کر کے خالق کو کپڑا نہ ہے) دوا ہے، اللہ تعالیٰ ہی نے بیماری اور دوا اُتاری ہے اور جملہ امراض کے لئے دوائیں ہیں جو اسی کے پاس اور اسی کے ہاتھ میں ہیں کہ ان کا مالک اس کے سوا کوئی نہیں۔ جب تو توحید پر جمار ہے گا تو واحد (یعنی حق تعالیٰ) کے ساتھ تجھ کو اُنس نصیب ہو گا، جب تو فقر پر صبر کرے گا تو تجھ کو تو نگری نصیب ہو گی، دُنیا کو چھوڑ اور آخرت کو طلب کر اس کے بعد مولا کا قرب طلب کر، مخلوق کو چھوڑ اور خالق کی طرف رجوع کر، تجھ پر افسوس! مخلوق اور خالق جمع نہیں ہو سکتے (پس یہ ملے گی تو وہ ہاتھ سے جائے گا، اور وہ ملے گا تو یہ ہاتھ سے چھوٹے گی اور دُنیا اور

آخرت قلب ہیں) معنی کہ نہیں ہو سکتیں نہ اس کی کوئی صورت ہے اور نہ یہ ہو سکے اور نہ اس سے کچھ حاصل ہو، پس یا تو مخلوق ہو گی یا خالق ہو گا یا صرف دُنیا رہے گی یا صرف آخرت، ہاں یہ ہو سکتا ہے کہ مخلوق تیرے ظاہر میں ہو (کہ بدن سب سے ملے جائے) اور خالق تیرے باطن میں (کہ دل اس کے سوا کسی سے نہ لگے) اور دُنیا تیرے ہاتھ میں ہو، اور آخرت تیرے قلب میں، باقی قلب کے یہ دونوں جمع ہو جائیں اور نہیں ہو سکتا، سو اب تو اپنے نفس کو اسکیلے میں دیکھ لے (کہ دُنیا چاہئے یا آخرت) اور اس کو اختیار کرے، پس اگر دُنیا چاہتا ہے تو آخرت کو قلب سے نکال دے اور اگر مولا کو چاہتا ہے تو دُنیا اور آخرت اور جملہ ماسوی اللہ کو اپنے دل سے نکال دے، کیونکہ جب حق تعالیٰ کے سوا ایک ذرہ بھی تیرے قلب میں رہے گا تو نہ تو اس کا قرب دیکھ سکے گا اور نہ انس اور اس کے ساتھ دل لگانا تجھے نصیب نہ ہو گا، جب تک دُنیا کا ایک ذرہ بھی تیرے دل میں رہے گا، اس وقت تک تو آخرت کو اپنے سامنے نہ دیکھے گا اور جب تک آخرت کا ایک ذرہ بھی تیرے قلب میں رہے گا اس وقت تک حق تعالیٰ کا تقرب تجھ کو نظر نہ آئے گا، سمجھدار بن کہ اساس کے دروازے پر نہ آگر صدق کے باتوں سے پرکھ والا خدا بڑا دانا ہے۔ تجھ پر افسوس! تو نے مخلوق سے پرودہ کیا، خالق سے نہ کیا، تیرا پرودہ کیا مفید ہو سکتا ہے، عنقریب مخلوق کے نزدیک بھی تیرا پرودہ فاش ہو جائے گا کہ کارکنان قضاۓ و قدر تیری جیب اور تیرے گھر کے اندر سے سب جمع پونچی نکالیں گے۔ اے ٹوٹے ہوئے کنچ کو (اپنے کھانے کے اندر سے نکالے بغیر) چھوڑ دینے والے! اپنے ہر یہ کے کھاتے وقت تجھ کو حقیقت واضح ہو جائے گی، اور اے زہر کھانے والے! عنقریب اس کا اثر تیرے بدن میں ظاہر ہو جائے گا، حرام غذا کھانا تیرے دین کے بدن کے لئے زہر ہے، اور (اپنے خدا کی) نعمتوں کا شکر چھوڑنا تیرے بدن کے لئے زہر ہے۔ اے اپنے علم پر عمل کے چھوڑنے والے! تجھ کو عنقریب وہ تیرا علم بھلا دے گا اور تیرے قلب سے اس کی برکت ڈور کر دے گا۔

اے جاہلو! اگر تم اس کو پیچانتے ہو تو اس کی سزاویں کو بھی پیچانتے، اس کے ساتھ اور مخلوق کے ساتھ اچھے ادب کا برہتا ڈکرو اور لا طائل کلام کو کم کرو، ایک بزرگ سے منقول ہے کہ میں نے ایک جوان کو بھیک مانگتے دیکھا تو اس سے کہا کہ کاش! تو محنت و مزدوری کرتا تو تیرے لئے اچھا ہوتا (کہ معصیت خداوندی اور ذات و تحریر دونوں سے محفوظ رہتا) پس

مجھ کو اس کی یہ سزا فلی کہ چھ مہینے تک تجد سے محروم رہا (چونکہ ان کو نصیحت کا منصب نہ تھا اس نے یہ کلام لا طائل و بے فائدہ ہوا جس پر تنہیہ کی گئی)۔

صاحب زادہ! کار آمد باتوں میں تیرے لئے اتنا شغل ہو کہ بیکار باتوں کی مہلت نہ ملے، اپنے تقب سے نفسانیت کو نکال کر بھلانی تجوہ کو نصیب ہو گئی کیونکہ اصل کم دورت جو دوسروں کو بھی مکدر بنادے وہی (نسانیت) ہے اس کے نکل جانے کے بعد صفائی آئے گی (اپنی حالت) بدل کر تیرے ساتھ (حق تعالیٰ کا برنا بھی) بدل جائے گا، حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ اللہ کسی قوم کی حالت کو نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود ہی اپنی حالت کو نہ بدل لیں۔

اے انسان سن! اے صاحبو! سنو اے (شریعت) کے مکف عاقلو بالغو! حق تعالیٰ شانہ کا ارشاد اور اطلاعیں سنو اور وہ سب کہنے والوں سے زیادہ سچا ہے تم اس کے لئے اپنی اس حالت کو بدل جو اس کو ناپسند ہے تاکہ وہ تم کو وہ چیز عطا کرے جو تم کو پسند ہے، راست بہت کشادہ ہے تمہیں کیا ہو گیا اے لوئے لکڑے اکھرے ہو جاؤ اور (اس کا رامن) مضبوط تھام لو، مکرو غفلت نہ کرو جب تک کہ رستی کے دونوں کنارے تمہارے ہاتھ میں ہیں (کہ زندگی بھی موجود ہے اور بحرِ حیت خداوندی کا بھی دروازہ کھلا ہوا ہے) تو اس سے ان اعمال پر مدد لو جو تم کو نیکو کار بنادے، اپنے نفس پر تم سوار ہو جاؤ اور نہ وہ تم پر سوار ہو جائے گا، نفس دُنیا میں تو معصیت کی ترغیب دینے والا ہے اور آخرت میں ملامت کرنے والا، اس شخص سے جو تم کو حق تعالیٰ سے غافل بنائے ایسا بھاگو جیسے درندے سے بھانگتے ہو، خدا سے معاملہ کرو کیونکہ جس نے اس سے معاملہ کیا اس نے فائدہ اٹھایا، جس نے خدا سے محبت کی خدا نے اس سے محبت کی، جس نے خدا کو چاہا خدا نے اس کو چاہا، جو خدا کے قریب آیا اور جس نے خدا کو پہچاننا چاہا خدا نے اس کو اپنی معرفت نصیب فرمائی۔ میری بات سنو اور میرا کہنا مانو کہ میرے سوا سلطیح زمین پر کوئی نہیں جو (بلا امتیاز غریب و امیر) تمام لوگوں سے ایک حالت پر کلام کرے، میں مخلوق کا خواہاں ہوں انہیں کے نفع کو نہ اپنے نفع کو، اور اگر آخرت طلب کرتا ہوں تو صرف انہیں کے لئے، جو بات بھی میں بولتا ہوں اس سے صرف حق تعالیٰ ہی مقصود ہے دُنیا اور آخرت اور جو کچھ بھی ان دونوں میں ہے اس سے مجھے کیا واسطہ؟ وہ میری سچائی سے واقف ہے کیونکہ وہ تمام چیزیں باتوں کا جانے والا ہے، میری طرف آؤ کہ میں کوئی

ہوں، میں (سم و ذر تپانے کی) بھی اور (ہمہ دھالنے کی) عکسال ہوں (کہ کھونا کھرا پہچانتا اور مٹی کے ڈھیر کو شاہی منظور نظر بناتا ہوں)۔ اے منافق اتو کہتا کیا ہے؟ تیری بکواس بے معنی ہے، تو بارہا "میں" کیا کرتا ہے حالانکہ تو ہے کیا؟ تجھ پر افسوس کہ تیری نظر دوسروں پر ہے اور کہتا یہ ہے کہ میری نظر خدا پر ہے، تو مانوس ہوتا ہے غریبوں سے اور کہتا یوں ہے کہ میں خدا سے مانوس ہوں، تو نام تو رکھتا ہے اپنے نفس کا راضی (کہ اس کو رضا بر قضا حاصل ہے) حالانکہ وہ ہمیشہ اعتراض کرنے کا عادی ہے، تو نام رکھتا ہے اس کا صابر حالانکہ ایک چھوٹا کیڑا تجھ کو (اپنی نیش زنی کی ذرا سی تکلیف سے) مظہر کر دیتا اور ناشکر گزار بنا دیتا ہے، پس جب تک کہ تیرا گوشت مصائب و تکالیف کی کثرت سے مردہ بن جائے کہ مصائب کی قینچیاں اس کو تکلیف ہی نہ دیں اس وقت تک واعظ بننا ٹھیک نہیں، ہاں اس وقت تو سرتاپا خلوت بن جائے گا کہ تیرا قلب دُنیا اور آخرت دونوں سے خالی اور ان کے نوادر کی چیزوں کے اعتبار سے معدوم ہو گا، اور ارشاد کی تعمیل اور ممانعت سے باز آنے کے وقت موجود ہو گا کہ وہی (اس وقت) تجھ کو موجود کرنے گا اور اس کا فضل ہی تجھ کو بیلانے اور ٹھہرائے گا اور تو اس سے غائب ہو گا حق تعالیٰ کی محبت میں جب تک یہ مرتبہ تیرے لئے صحیح نہ ہو جائے تیرے لئے کوئی مرتبہ متحقق نہیں، حق تعالیٰ بندے سے اس کی صورت کا خواہاں نہیں ہے، پس وہ تو معنی کا خواہاں ہے، اور اس کی توحید، اس کا اخلاص اور اپنے دل سے دُنیا اور آخرت کی محبت کا دُور کر دینا اور حالت یہ ہے کہ جملہ اشیاء اس سے بر طرف ہو جائیں، پس جب اس کی یہ حالت کامل ہو جاتی ہے حق تعالیٰ اس کو محبوب و مقرب بناتا اور دوسروں پر رفتہ بخشتا ہے۔ اے واحد خدا! ہم کو اپنا موحد بننا، مخلوق سے ہم کو رہائی دے اور خالص اپنا بنالے، ہمارے دعووں کو اپنے نصل و رحمت سے گواہوں سے چاکر دے، ہمارے دلوں کو معطر فرماء، ہماری مشکلیں آسان کر، اپنا انس دے اور اپنے ماسوئی سے وحشت نصیب کر، ہمارے اذکار کو صرف ایک فکر بنا دے کہ ہم کو دُنیا اور آخرت میں صرف تیرا اور تیرے قرب کا فکر رہ جائے، اے ہمارے پروردگار! اعطاؤ کر، ہم کو دُنیا میں بھی بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی، اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے، آمین۔

\* \* \*

## باب نمبر ۳۲

جو اللہ کا ولی بننا چاہتا ہوا سے چاہئے کہ  
دُنیا کی محبت دل سے نکال دے

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

پیاروں کو پوچھا کرو اور جنائزوں کے ساتھ جایا کرو کہ یہ تم کو آخرت  
یاد دلانے گا۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے تو اس سے یہ قصد فرمایا ہے کہ تم آخرت کو یاد کرو، اور تم اس کی یاد سے بھاگتے اور دُنیا کو محبوب سمجھتے ہو، عنقریب تمہارے اختیار کے بغیر تمہارے اور دُنیا کے درمیان آڑ ہو جائے گی کہ جس پر تم خوش ہو رہے ہو اس کو تمہارے ہاتھوں سے لے لیا جائے گا، ناگواری تمہارے پاس آموجود ہو گی اور سرست کے بد لغم چھا جائے گا۔

اے غافل! اے نادان! ہوشیار ہو، تو دُنیا کے لئے نہیں بنایا گیا، تو آخرت کے لئے بنایا گیا ہے، اے اس چیز سے غافل جس کے بغیر چارہ نہیں! تو نے اپنی فکر خواہشات و لذات اور وینار پر وینار جوڑ نے ہی کو قرار دے لیا، اور اپنے اعضاء کو ہبہ و لعب میں مشغول کرو یا ہے، اگر کوئی یاد دلانے والا تجھ کو آخرت اور موت یاد دلاتا ہے تو تو کہتا ہے کہ میرا عیش مکدر کر دیا، اور ادھر ادھر اپنے سر منکانے لگتا ہے، موت کا ذرائنے والا تیرے پاس آیا اور وہ بالوں کی پسیدی ہے (جو بڑھاپے میں پسیدا ہو کر موت کی اطلاع دیتی ہے) اور تو اس کو یا تو (قیچی سے) کاٹ دیتا ہے یا (خضاب کی) سیاہی سے اس کو متغیر کر دیتا ہے، جب تیری اجل آجائے گی اس وقت کیا کرے گا؟ جب تیرے پاس ملک الموت (حضرت عزرا نیل)

(۱) یروز جمعہ بوقت شیخ مارچ ۵ رب جب ۱۹۵۵ھ بمقام درس معمورہ۔

اپنے ساتھیوں کے آئیں گے تو ان کو تو کسی چیز سے واپس کرے گا؟ جب تیرا رزق ختم اور تیری مدت تمام ہو جائے گی تو کونی چال چلے گا؟ اس ہوں کو چھوڑ، دنیا کی بنیاد تو کام پر ہے، جب یہاں کرے گا تو اگر کام نہیں کرے گا تو کچھ بھی نہیں ملے گا، یہ تو اعمال کا اور مصیبتوں کا گھر ہے، یہ مشقت کا گھر ہے اور آخرت کا گھر ہے، مومن چونکہ یہاں اپنے نفس کو مشقت میں ڈالتا ہے پس ضرور ہے کہ راحت پائے، لیکن تو نے راحت میں جلدی کی (کہ دنیا ہی میں آرام کر لیا) اور تو پہ میں ٹال مول، دنوں اور مہینوں، برسوں اور آج کل کرتا رہتا ہے، تیری زندگی ختم ہو رہی ہے، عنقریب تو پیشان ہو گا کہ نصیحت کیوں نہ مان لی اور منہبہ کیوں نہ ہوا اور سچا کیوں نہ سمجھا، تجھ پر افسوس کہ تیری زندگانی کی چھت کا شہ تیرٹوٹ چکا اور عنقریب گرا چاہتا ہے (مگر تجھے ہوش نہیں آتا)۔ اے مغرو را تیری زندگی کی دیواریں گرتی جا رہی ہیں، یہ گھر جس میں تو آباد ہے ویران ہوا چاہتا ہے اس کو چھوڑ کر دوسرے گھر میں جانا ہے، آخرت کا گھر طلب کر اور اس کی طرف اپنا قدم بڑھا، کونسا قدم؟ دوہ قدم اعمال صالح ہیں (کہ ان کو آخرت کی طرف چلانا چاہئے) اپنا مال، اپنے سے پہلے آخرت کی طرف روانہ کرتا کہ خود وہاں پہنچنے کے وقت تو اس کو پائے، اے دنیا پر مغرو را اور اے ناچیز کے ساتھ مشغول ہونے والے اور اے دو شخص جس نے بی بی کو چھوڑا اور نوکری ای کے ساتھ مشغول ہوا! تجھ پر افسوس، آخرت (جو بہ منزل بی بی کے ہے) دنیا کے ساتھ (جو بہ منزل نوکری کے ہے) نہیں رہ سکتی کیونکہ وہ اس سے راضی نہیں ہے (بلکہ رقبات کے سبب اس سے تنفر ہے) نوکری کو اپنے قلب سے باہر نکال، پھر دیکھ کر آخرت کس طرح آتی ہے اور تیرے قلب کو گھیر لیتی ہے (کہ اس کے سوا کسی طرف دل مانل نہ ہو گا) پس جب یہ مضمون تیرے لئے کامل ہو جائے گا تو حق تعالیٰ کا قریب تجھ کو آواز دے گا (کہ اب ادھر آؤ) پس اس وقت آخرت کو چھوڑ اور اس کا طالب ہو کہ قلب کی تندرستی اور باطن کی صفائی و ہیں کامل ہو گی۔

صاحب زادہ! جب تیرا قلب تندرست ہو جائے گا تو حق تعالیٰ اور فرشتے اور صاحبان علم (اس کے تندرستی کی) شہادت دیں گے (مگر یوں نہیں کہ تو اپنی تندرستی کا خود دعویٰ کرے بلکہ وہی دعوے دار کہڑا اگرے گا جو مدعی نہ ہو گا اور وہی خود گواہی دے گا) پس

اپنی ذات کے لئے اس کی تندرتی کی گواہی دینے کی تجوہ کو ضرورت نہ ہوگی، پس جب یہ مضمون تیرے لئے پورا ہو جائے گا تو (استقامت کی بدولت) تو اُن پہاڑیں جائے گا کہ نہ آندھیاں اس کو مٹا سکیں گی اور نہ برق چھیاں اس کو توڑ سکیں گی، مخلوق کا دیکھنا اور ان سے ملا جانا نہ تیرے اندر اڑ کر سکے گا اور نہ تیرے قلب میں خراش ڈال سکے گا اور نہ تیرے باطن کی صفائی کو گدلا کر سکے گا۔

صاحبہ! جو شخص عمل کرتا ہے اور اس سے مقصود مخلوق کی ذات اور ان میں اپنی مقبولیت کو قرار دیتا ہے، اس کو چھوڑ دکہ وہ آقا سے بھاگا ہوا غلام، حق تعالیٰ کا دشمن اور اس کی نعمتوں کا ناشکر گزار اور محبوب و مردود و ملعون ہے، مخلوق تیرے قلب، خیر اور دین سب کو چھین لے گی اور تجوہ کو مشرک بنادے گی کہ تو ان کو شریکِ خدا سمجھے گا اور اپنے پور دگار کو بھول جانے والا بن جائے گا، وہ تیرے خواہاں اپنے لئے ہیں نہ کہ تیرے لئے اور حق تعالیٰ تیرا خواہاں تیرے ہی نفع کے لئے ہے نہ کہ اپنے نفع کے لئے، پس اس کا طالب بن جو تیرا خواہاں تیرے لئے ہوا، اور اسی میں مشغول ہو جا کیونکہ اس کے ساتھ مشغول ہونا.....

اس (مخلوق) میں سب سے زیادہ ناپسندیدہ شخص وہ ہے جو دنیا اس کی مخلوق سے مانگے، خدا کی اس بارگاہ میں اسی سے فریاد کر کے وہی تو نگرہ ہے اور مخلوق ساری کی ساری فقیر ہے کہ وہ اپنے نفس کے لئے کسی قسم کے نقصان یا نفع کا مالک ہے نہ دوسروں کے لئے، تو اس کی محبت چاہ کہ وہ تجوہ کو چاہئے گے کا، ابتداء میں تو تو طالب ہو گا اور وہ مطلوب اور انہیاں میں تو مطلوب ہو گا اور وہ طالب۔ بچہ اپنے بچپن میں اپنی ماں کا طلب ہوتا ہے اور جب بڑا ہو جاتا ہے تو اب میں اس کی طالب ہوتی ہے، جب وہ تیری پچی طلب جانچ لے گا جب تیرا طالب بنے گا اور جب اپنے ساتھ تیری پچی محبت معلوم کر لے گا تب تجوہ کو محبوب بنالے گا، تیرے طالب کی رہبری فرمائے گا اور تجوہ کو اپنے قریب کرے گا، تو فلاج کس طرح پاسکتا ہے حالانکہ تو نے اپنے قلب کی آنکھوں پر اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنی طبیعت اور اپنے شیطان کا ہاتھ رکھ چھوڑا ہے، نقوص کو مجاہدے میں ڈال کر اور اس کی مخالفت کر کے غلیظہ کر، اپنی خواہش، اپنی طبیعت اور اپنے شیطان کے ہاتھ کو الگ کر کے تجوہ کو خدا مل جائے گا، ان ہاتھوں کو ہٹا کر تیرے اور حق تعالیٰ کے درمیان سے پردے اٹھ جائیں گے، پس تو اس سے مساوا کو دیکھ

لے گا، اپنے آپ کو دیکھ لے گا ذوسروں کو دیکھ لے گا، اپنی عیبوں کو دیکھ لے گا، تو ان سے بچے گا اور ذوسروں کے عیبوں کو دیکھ لے گا تو ان سے بھاگے گا، پھر جب یہ مضمون تیرے لئے روا ہو جائے تو وہ تجھ کو مقرب بنائے گا اور وہ عطا کیں بخشنے گا جو نہ آنکھوں نے دیکھیں نہ کانوں نے سئیں اور نہ کسی بشر کے ول پر خطرے کے درجے میں بھی گزریں، تیرے قلب اور باطن کی سماعت کو تیز کر دے گا اور بصارت بخشنے گا اور ان کو صحیح کر دے گا (کہ غلطی نہ ہونے پائے گی) اور ان کو اپنی کرامت کے خلعت بخشنے اور پہنائے گا، اپنی ولایت سے تجھ کو نواز کر حاکم قرار دے گا اور تیری مدد فرم اکر تجھ کو سلطان و باادشاہ بنائے گا اور اپنی ساری مخلوق میں تیری شہرت کرائے گا، تجھ کو تیرے قلب کا چوکیدار بنائے گا اور اس کے فرشتے تیرے خادم بن جائیں گے اور وہ اپنے انبیاء و رسول کی رو حیں تجھ کو وکھادے گا، پس مخلوق میں سے کوئی چھپی سے چھپنی چیزیں بھی تجھ سے چھپنی نہ رہے گی۔

صاحب زادہ! اس مرتبے کا طالبِ دستینی بن، اس کو اپنی فکر قرار دے اور وہ نیا کی طلب میں مشغول ہونا چھوڑ کر وہ تیراپیٹ نہ بھر سکے گی، اور نہ خدا کے ماسوا کوئی چیز تیراپیٹ بھر سکے گی، پس خدا کے ساتھ مشغول ہو کر وہ تجھ کو شکم سیر کر دے گا تو دُنیا اور آخرت کی تو گمراہی تجھے مل گئی۔

اے غافل! اسی کو چاہ جو تجھے چاہتا ہے، اسی کو طلب کر جو تجھے طلب کرتا ہے، اسی سے محبت کر جو تجھ سے محبت کرتا ہے اور اسی کا مشتاق بن جو تیرا مشتاق ہے، کیا تو نے حق تعالیٰ کا یہ ارشاد نہیں سنایا کہ اللدان سے محبت کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں، نیز اس کا یہ ارشاد جو اس نے ایک مقام پر فرمایا ہے، بے شک میں تمہاری ملاقات کا (تم سے زیادہ) مشتاق ہوں، اس نے تجھ کو اپنی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے پس رکھیلو مت اور اس نے تجھ کو اپنی محبت کے لئے چنائے پس اس کے غیر کے ساتھ مشغول مت ہو، اس کی محبت میں شریک بنا کر اس کے ساتھ کسی کو بھی محبوب مت سمجھ، اگر تو ذوسروے کے ساتھ شفقت و مہربانی اور کرم گستربی کی محبت رکھے تو بے شک جائز ہے نفوس کی محبت، باقی قلوب کی محبت جائز نہیں، باطن کی محبت جائز نہیں (کیونکہ یہ دونوں صرف حق تعالیٰ سے محبت رکھنے کے لئے پیدا ہوئے ہیں)۔ آدم علیہ السلام کا قلب جب جنت کی محبت میں مشغول ہوا اور ہمیشہ

جنت میں رہنا محبوب سمجھا تو ان کے اور جنت کے درمیان حق تعالیٰ نے مفارقت کر دی اور ان کو پہل کھالیئے کے ذریعے اس سے باہر نکال دیا، ان کا دل حضرت حوار پر مائل ہوا تو ان دونوں میں تفریق فرمادی اور تمیں سو برس کی مسافت ان کے درمیان ڈال دی (کہ وہ مزدلفہ میں گئے اور وہ زنگا میں گئیں، جس کا فاصلہ آج کل اگرچہ مہینے بھر کا ہو گیا، مگر اس وقت سینکڑوں برس میں بھی پہنچنا مشکل تھا) حضرت یعقوب علیہ السلام کا دل جب اپنے صاحب زادے یوسف علیہ السلام پر جا کر ٹھہرا اور ان کو اپنے سینے سے لگایا تو خدا نے ان کے درمیان جدائی ڈال دی، ہمارے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم نے جب حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی طرف ایک قسم کا ذرا سا میلان فرمایا تو اتهام و بہتان کا قصہ پیش آیا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم چند روز (حزن و غم کے سبب) ان کو دیکھ بھی نہ سکے، پس توحیق تعالیٰ کے ساتھ مشغول ہو کر دوسرے مخلوق کو اپنے قلب سے باہر نکال کر ایک کنارے رکھ دے اور قلب کو حق تعالیٰ کے لئے خالی کر لے۔

اے لوگو! اے کامل اور اے کم مایو! اگر تو نے میرا کہنا مانا اور میرے قول پر عمل کیا تو اپنے ہی نفس کے لئے کرے گا، اور اگر عمل نہ کیا تو محرومیت تیرے ساتھ ہو گی، حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-

نفس ہی کے لئے ہے جو وہ بھلا کرے اور اسی پر وہاں ہے جو وہ  
نہ کرے۔

نیز اس کا ارشاد ہے کہ:-

اگر تم نے اچھے کام کے تو نفس ہی کے لئے اچھا کیا اور اگر زرے کام  
کے تو نفس ہی کے لئے کی۔

نفس ہی ہے جو کل کو جنت میں اعمال کا ثواب پائے گا اور جہنم میں اعمال کی سزا،  
جذاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
اپنا کھانا پر ہیز گاروں کو کھلایا کرو اور اپنے لباس ایمان والوں کو دیا کرو۔

جب تو نے اپنا کھانا کسی پر ہیز گار کو کھلایا، اس کی دنیا کے متعلق اس کا معاون ہنا تو جو کچھ وہ اعمال کرے گا، اس میں تو بھی شریک ہو گا اور اس میں سے کچھ کمی نہ ہو گی، کیونکہ تو

نے اس کے مقصود (یعنی عبادت پوری کرنے) میں اس کی مدد کی اور اس کے (فکر معاش کے) بوجہ کو اس سے اٹھایا اور (اس کا پیسٹ بھر دینے کی وجہ سے) اس کے قدم حق تعالیٰ کی طرف پڑھائے، اور جب تو نے اپنا کھانا نایا کار، نافرمان، منافق کو کھلایا اور اس کے ذمہ بھی معاملات میں اس کی مدد کی تو جو کچھ وہ بداعمالیں کرے گا اس میں تو بھی شریک ہو گا اس کی سزا میں کچھ کمی نہ ہو گی، کیونکہ اس کو روئی کھلا کر حق تعالیٰ کی نافرمانی میں تو اس کا مددگار بنا ہے، پس اس کا بادا شریمی طرف بھی لوٹے گا۔

اے جاہل! علم حاصل کر کے علم کے بغیر عبادت میں کوئی خوبی نہیں، اور بلا علم کے ایمان میں کوئی خوبی نہیں، علم حاصل کر اور نیک عمل کر کہ دنیا و آخرت دونوں میں فلاح پائے گا، جب علم کی تحصیل اور اس پر عمل کرنے پر تجھ کو صبر و استقلال نصیب نہیں تو فلاح کیونکہ حاصل ہو گی؟ جب علم کو تو اپنا کل حوالہ کر دے گا (کہ اس کی طلب میں مرے) تب وہ تجھ کو اپنا کچھ حصہ دے گا، ایک عالم سے کسی نے پوچھا تھا کہ یہ علم جو تم کو حاصل ہے کس طرح ملا؟ انہوں نے جواب دیا کہ:-

کوئے کے علی الصباح اٹھنے، اور اونٹ کے عبر کرنے، اور خزیری کی حرص، اور کتنے کی چاپلوی (سے سبق لینے) کی وجہ سے۔

کہ جس طرح کو اس سویرے ہی پرواز کرتا ہے میں علماء کے دروازوں پر صبح ہی لپتا تھا، اور ان کی (ڈالی ہوئی) مشقتوں پر صبر کرتا تھا جیسا کہ اونٹ اپنے بوجہ پر صبر کرتا ہے، اور طلب علم کا ایسا حریص تھا جیسا خزیری اپنی خوراک کا حریص ہوتا ہے، اور ان (استادوں) کی خوشامد ایسی کیا کرتا تھا جس طرح کتا اپنے مالک کے دروازے پر جب تک مالک اس کو کچھ کھلانے دے چاپلوی کرتا ہے۔ اے طالب علم! اگر تو علم فلاح چاہتا ہے تو اس عالم کا قول سن اور اس پر عمل کر، علم حیات ہے اور جہالت موت ہے، جو شخص عالم اور اپنے علم پر عامل اور عمل میں مخلص اور دوسروں کو پڑھانے پر صابر ہو وہ اپنے پروردگار سے جاتا ہے اس کے لئے موت نہیں ہے، کیونکہ جب (علم عمل اور اخلاص کی بدولت اس کا نفس) مر گیا تو وہ اپنے پروردگار سے جاتا، پس اس کی حیات ہمیشہ اس کی معیت میں ہے۔ یا اللہ اہم کو علم نصیب فرماؤ راں میں اخلاص عطا کر۔

## باب نمبر ۳۳

جو اللہ کی رضا چاہتا ہوا سے چاہئے کہ  
فقراء و مساکین کی دلچسپی کرے<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللَّهِ" پڑھ کر شیطان کو لا غر بناو کیونکہ کلمہ طیب سے شیطان ایسا لا غر بوجاتا ہے جیسے تم میں کوئی شخص اپنے اونٹ کو اس پر بکثرت سوار ہونے اور بکثرت بوجھ لادنے سے لا غر بنا دیتا ہے۔

صاحبہ! کلمہ "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کو صرف لفظ سے نہیں بلکہ اخلاص سے کہہ کر اپنے شیطانوں کو لا غر بناو، توحید انسان، جنات (دونوں قسم کے) شیطانوں کو جلا دیتی ہے کیونکہ وہ نار ہے شیطانوں کے لئے، نور ہے اہل توحید کے لئے، تو "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" کس طرح کہتا ہے حالانکہ تیرے قلب کے مشرک ہونے پر زبان کی توحید تجھ کو مفید نہ ہوگی، دل کی گندگی کے ساتھ جسم کی پا کی تجھ کو نفع نہ دے گی، صاحب توحید اپنے شیطانوں کو لا غر بنا دیا کرتا ہے اور مشرک کو اس کا شیطان لا غر بنا دیتا ہے۔ اقوال کامغز اخلاص ہے اس لئے کہ وہ جب اس سے خالی ہوتے ہیں تو بلا مغز کا چھلکا رہ جاتے ہیں، اور چھلکا بھر آگ کے اور کسی مصرف کا نہیں۔ میری گفتگوں اور اس پر عمل کردہ تیری طبیعت کے جوش کو بھادے گی اور تیرے نفس کی شوکت کو توزدے گی، ایسی جگہ مت جا جہاں تیری طبیعت کا جوش بھڑک کر وہ تیرے دین اور ایمان کا گھر ویران کر دے گی، طبیعت اور خواہش نفس اور شیطان بھڑک انٹھیں گے، پس تیرے دین اور ایمان و ایقان کو ملیا میٹ کر دیں گے، ان منافقوں، تصنع کرنے

(۱) بروز یکشنبہ بتارنخ ۷ ربیع بمقام خانقاہ شریف۔

والوں، طمع کرنے والوں کی گفتگو میں کیونکہ طبیعت طمع کرنے والوں کی سرتاپا ہوں انسان کے کلام کی طرف مائل ہوا کرتی ہے، (حالانکہ) اس کی مثال ہے نمک روٹی کے آنے کی ہے کہ (دیکھنے میں مرغوب ہے مگر) کھانے والے کے پیٹ کو تکلیف پہنچاتی ہے، اس کے بدن کو گراتی ہے، علم کتابوں سے حاصل نہیں ہوا کرتا بلکہ مردوں کے منہ سے حاصل ہوا کرتا ہے، وہ مرد کون ہے؟ مردان خدا، متنقی، تارک الدنیا، وارث انبیاء، صاحب ایمان معرفت، باعمل اور مخلص بندے، جو تقویٰ کے مغائر ہے وہ، ہوں اور امر باطل ہے، ولایت دُنیا اور آخرت اور میں اہل تقویٰ کی ہے، دُنیا اور آخرت میں بنیاد اور تعمیر انہیں کے لئے ہے، حق تعالیٰ اپنے بندوں میں صرف تقویٰ شعار، نیکوکار، صابر و محبی کو محظوظ رکھتا ہے، اگر تیری طبیعت ذرست ہوتی تو ان کو تو پہچانتا اور محظوظ سمجھتا اور ان کی صحبت اختیار کرتا، طبیعت اسی وقت ذرست ہو سکتی ہے جبکہ قلب حق تعالیٰ کی معرفت سے منور ہو جائے، جب تک معرفت صحیح نہ ہو اور ذرستی ظاہر نہ ہو جائے اس وقت تک اپنے خیالات پر مطمئن نہ ہو، اپنی نگاہ کو محارم سے روک اور نفس کو شہوتوں سے باز رکھا اور اپنے نفس کو حلال غذا کا خونگر بنانا اور اپنے باطن کو حق تعالیٰ کے مراتبے میں اور اپنے ظاہر کو سنت کی ایتام میں محفوظ رکھ کر تجوہ کو ذرست اور صاحب الراء طبیعت حاصل ہو جائے گی اور حق تعالیٰ کی معرفت تیرے لئے صحیح بن جائے گی، میں تو بس عقول اور قلوب کی تربیت کرتا ہوں، نفسوں اور طبیعتوں اور عادات کی نہیں اور ان میں کوئی خوبی ہے۔

صاحب زادہ! علم سیکھ اور مخلص ہن تاکہ نفاق کے جال اور اس کی قید سے خلاصی پائے، علم کا طالب بن، خاص اللہ کے واسطے نہ کھلوق کے لئے اور نہ دُنیا کے لئے، اللہ کے واسطے علم طلب کرنے کی شناخت یہ ہے کہ ارشاد اور ممانعت کے وقت خائن ہو، دل میں حق تعالیٰ کا دھیان رکھے اور عاجزی کرے اور مخلوق کا حاجت مند اور ان کے مال و متاع کا حریص ہوئے بغیر ان کے سامنے تواضع برتے اور محبت، عداوت اللہ کے واسطے رکھے، کیونکہ غیر اللہ کے لئے دوستی رکھنا درحقیقت عداوت ہے، اور غیر اللہ میں شبات حقیقت میں زوال ہے، اور غیر اللہ میں بخشش درحقیقت محرومیت ہے۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

ایمان کے دو جزو ہیں، آدھا صبر اور آدھا شکر۔

جب تو نے تکلیف پر صبر نہ کیا اور احسانات پر شکر نہ کیا تو تو مومن نہیں ہے، اسلام کی حقیقت گردن جھکانا ہے (کہ رنج و راحت دونوں حال میں سرستیم خم رہے) یا اللہ! ہمارے قلوب کو زندگی بخش، اپنے اور پرتوکل سے، اپنی طاعت سے، اپنے ذکر سے، اپنی موافقت سے، اور اپنی توحید سے، اگر وہ لوگ نہ ہوتے جن کے قلوب میں یہ صفات موجود ہیں کہ وہ زمین میں پھیلے ہوئے ہیں، تو ہم سب لوگ ہلاک ہو جاتے، کیونکہ انہیں کی دعا سے حق تعالیٰ اپنا عذاب الٰی زمین سے اٹھاتا ہے، نبوت کی صورت اٹھ چکی ہے گر اس کے معنی قیامت تک باقی ہیں، ورنہ زمین پر چالیس ابدال کس بنا پر باقی رہتے کہ ان میں سے ہر ایک کے اندر نبوت کے معنی موجود ہیں اور ہر ایک کا قلب کسی نہ کسی نبی کے قلب پر ہے، یہی حضرات زمین میں اللہ اور اس کے رسولوں کے نامیں ہیں کہ حق تعالیٰ نے استادوں کا قائم مقام شاگردوں کو بنایا ہے اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

علماء انبیاء کے وارث ہیں۔

وہ حفاظت اور قول و فعل (ہر مضمون میں) وارث ہیں، اس لئے کہ قول بلا عمل کے کچھ بھی نہیں، اور بغیر گواہ کے محض دعویٰ ہے جس کی کوئی حیثیت نہیں۔

صاحب زادہ! قرآن اور سنت کا پابند رہنا اور ان پر عمل کرنا اور عمل میں اخلاص کرنا تیرے دعویٰ ایمان کا گواہ ہے، میں تمہارے عالموں کو جاہل اور تمہارے زاہدوں کو طالب دُنیا، دُنیا میں با رغبت مخلوق پر اعتماد رکھنے والا اور حق تعالیٰ کا بھلادینے والا دیکھ رہا ہوں، حق تعالیٰ کے سواؤ دسرے پر بھروسہ کرنا لعنت کا سبب ہے۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:-

ملعون ہے، ملعون ہے وہ شخص جس کا بھروسہ اپنی جیسی مخلوق پر ہو۔

نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جس نے مخلوق سے عزت چاہی وہ بے شک ذلیل ہوا۔

تجھ پر افسوس جب تو مخلوق سے باہر جائے گا تب خالق کی معیت حاصل ہو گی کہ وہ تجھ کو تیرے لشغ و نقصان سے آگاہ کر دے گا اور تو اپنی اور غیر کی چیز میں تمیز کرنے لگے گا (کہ مال جس کو تو چھوڑ کر جاتا ہے غیروں کا ہے اور اعمال جو ساتھ جانتے ہیں وہ اپنے ہیں) حق تعالیٰ شانہ کے دروازے پر پڑا رہنا اور اپنے قلب سے اسباب کو قطع کر دینا اختیار کر کہ دنیا و آخرت میں خوبی دیکھے گا، جب تک تیرے قلب میں مخلوق اور بیان اور آخرت کے علاوہ وہ کوئی چیز ذرہ برابر بھی رہے گی یہ مقام کامل نہ ہو گا، جب تو نے صبر نہ کیا تو نہ تیراوین ہے اور نہ تیرے ایمان کا سر قائم ہے۔

جب جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

صبر کو ایمان سے وہ نسبت ہے جو سر کو بدن سے ہے۔

صبر کے معنی یہ ہیں کہ نہ تو کسی سے شکایت کرے اور نہ سبب کے ساتھ تعلق رکھے اور نہ تکلیف کا وجود ناگوار سمجھے اور نہ اس کا درد ہونا چاہئے، بندہ جب اپنے فقر و فاقہ میں حق تعالیٰ کے سامنے جھکتا اور اس کے ارادے و مشیت پر اس کے ساتھ صبر کرتا اور (پیشہ یا مزدوری وغیرہ کی) کسی مباح صورت سے عار نہیں کرتا اور رات و دن عبادت اور سب میں ایک کر دیتا ہے تو حق تعالیٰ پہنچاہ رحمت اس کو دیکھتا اور اس کے بال بچوں کو ایسی جہت سے تو گھری عطا فرماتا ہے جو اس کے خیال میں بھی نہیں ہوتی، حق تعالیٰ فرماتا ہے:-

وَمَنْ يَسْتَقِي شَهَدَ يَجْعَلُ لَهُ مُحْرَجًا ۝ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ۝

(الطلاق)

اور جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے وہ اس کے لئے سبیل نکال دیتا ہے اور اس کو ایسے طریقے سے رزق پہنچاتا ہے کہ وہاں اس کا گمان بھی نہیں جاتا۔

تیری حالت سچھنے لگانے والے کی ہے کہ دوسرے کی بیماری نکالتا ہے اور اپنے اندر جو خالص بیماری موجود ہے اس کو نہیں نکالتا، میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ ظاہرا علم میں ترقی کر رہا ہے اور باطنًا جہل بڑھ رہا ہے تو ریت میں لکھا ہے کہ:-

جس شخص کا علم بڑھے تو چاہئے کہ درد بڑھے۔

وہ درد کیا ہے؟ حق تعالیٰ کا خوف اور اس کے بندوں کے سامنے عاجزی، جب

تجھ کو علم نہ ہو تو اس کو حاصل کر، جب تجھ میں نہ علم ہو گا، نہ عمل، نہ اخلاص اور نہ ادب اور نہ مشائخ کے ساتھ حسن فتن تو پھر تجھ کو کوئی چیز کس طرح حاصل ہو سکتی ہے؟ تو نے اپنا سارا مقصود دنیا اور اس کے مال و ممکنے کو قرار دے لیا ہے، عنقریب تیرے اور اس کے درمیان آخر ہو جائے گی، تجھ کو ان سے کیا نسبت جن کا سارا مقصود صرف ایک ہی ہے کہ جس طرح اپنے ظاہر میں حق تعالیٰ پر نگاہ رکھتے ہیں اسی طرح باطن میں بھی اس کا دھیان رکھتے ہیں، جس طرح اعضاء کو مہذب بناتے ہیں اسی طرح قلب کو مہذب بناتے ہیں، یہاں تک کہ جب ان کا یہ حال کامل ہو جاتا ہے تو جملہ خواہشات کے فکر و اہتمام سے کفایت کر جاتا ہے، پس ان کے قلوب میں بجز ایک خواہش کے کچھ بھی باقی نہیں رہتا، اور خواہش حق تعالیٰ شانہ اور اس کے قرب و محبت کی طلب ہے۔

حکایت ہے کہ بنی اسرائیل ایک مرتبہ تگ حالی میں بتلا ہوئے تو سب اکھٹے ہو کر اپنے ایک بی کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ کوئی کام بتائیے جس سے حق تعالیٰ شان راضی ہو اور ہم اس کو کریں اور وہ ہماری اس مصیبت کے دفع ہو جانے کا سبب بن جائے۔ پس بی بی نے حق تعالیٰ شان سے اس کام کی بابت سوال کیا تو حق تعالیٰ نے اس کی طرف وحی فرمائی کہ:-

ان سے کہہ دو کہ اگر تم میری خوشنودی چاہتے ہو تو مساکین کو راضی کرلو، پس اگر تم نے ان کو راضی کر لیا تو میں راضی ہو جاؤں گا، اور ان کو ناراض برکھا تو میں ناراض رہوں گا۔

سنو اے عقل والو! تم ہمیشہ مساکین کو ناراض رکھتے ہو اور پھر حق تعالیٰ کی خوشنودی چاہتے ہو، اس کی خوشنودی تمہارے ہاتھ کبھی نہ آئے گی، تم ہر بہلو اس کی ناراضی میں ہو، میرے کلام کی روشنی پر ثابت قدم رہو کہ ضرور فلاح پا دے گے، ثابت قدمی ہی رویدگی ہے (کہ درخت ثابت قدم رہ کر ہی پھل پھول پاتا ہے) میں مشائخ کے کلام اور اس کی تحقیق و درشی سے بھاگتا نہ تھا بلکہ گونگا اور انہوں نے جایا کرتا تھا اور ان کی طرف سے مجھ پر آفیں تو نہ کرتی تھیں اور میں خاموش رہتا تھا، اور تو ان کے کلام پر صبر نہیں کرتا اور چاہتا یہ ہے کہ فلاح پائے نہیں ہرگز عزت حاصل نہ ہوگی جب تک تو تقدیر کی موافقت نہ کرے، خواہ وہ تیرے

فائدے کے متعلق ہو یا نقصان کے، اور جب تک اپنے حصے اور نصیب میں مشانخ کی طرف ازامہ قائم کرنا چھوڑ کر ان کی صحبت اختیار نہ کرے گا (کہ مشانخ سے اگر فرع نہ پہنچ تو اپنا قصور سمجھے، ان کا نقصان یا بخل نہ سمجھے) اور جب تک جملہ حالتوں میں مشانخ کی ایتاء اور ان کی موافقت نہ کرے گا اس وقت تک فلاخ نہ پائے گا، ہاں! اگر ایسا کرے گا تو بے شک دنیا و آخرت دونوں میں کامیابی حاصل ہوگی، سمجھو میں کیا کہتا ہوں، اور اس پر عمل کرو، عمل کے بغیر سمجھنا کسی کام کا نہیں ہے، اور اخلاص کے بغیر عمل خالی طمع پر طمع ہے، طمع کے سارے حروف خالی اور کھو کھلے ہیں (کہ تینوں حروفوں میں سے کسی ایک پر بھی نقطہ نہیں، پھر نفع کی کیا توقع ہوگی؟) عوام تیری کھوٹ سے والف نہ ہوں گے مگر صراف کھوٹ کو پہچان لے گا، اس کے بعد عوام کو مطلع کر دے گا تاکہ وہ تجھ سے بچیں، اگر تحقق تعالیٰ کے ساتھ صبر کرے گا اس کے عجیب عجیب لطف دیکھے گا، یوسف علیہ السلام نے جب گرفتاری و غلامی و قید خانہ اور ذلت پر صبر کیا اور اپنے پروردگار جمل شانہ کے عالم کی موافقت کی (کہ ہر تقدیری کی گروش پر راضی رہے) تو ان کی شناخت صحیح ثابت ہوئی اور بادشاہ بننے کے اہل ہوئے، حالتِ ذلت سے عزت کی طرف اور موت سے حیات کی طرف منتقل ہوئے، پس اسی طرح تو بھی جب شریعت کا تابع بنے گا اور حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ صبر کرے گا اور اسی سے توقع رکھے گا اور اپنے نفس اور اپنی خواہش اور اپنے شیطان کی مخالفت کرے گا تو اپنی موجود حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہو گا کہ ناپسند سے پسندیدہ حالت کی طرف منتقل کر دیا جائے گا، سعی اور کوشش کر کہ تجھ سے کچھ ہو بھی نہیں سکتا اور تجھے ضرورت بھی ہے، کوشش کر کہ یقیناً خوبی حاصل ہوگی جو طلب کرتا ہے اور سعی و کوشش کرتا ہے وہ (ضرور مراد) پاتا ہے، حلال غذا کھانے میں سعی کر کہ وہ تیرے قلب کو منور بنادے گی اور دل کو اس کی تاریکیوں سے باہر لے آئے گی، مفید ترین عقل وہ ہے جو تجھ کو حق تعالیٰ شانہ کی نعمتوں سے آگاہ بنائے اور تجھ کو ان کی شکر گزاری میں کھڑا کر دے اور نعمتوں اور ان کی مقدار کے اقرار پر تیری مدد کرے۔

صاحب زادہ! جس کو عین الحقیقین ہے اس کی معرفت حاصل ہو گئی کہ ساری چیزوں میں حق تعالیٰ سے مقوم تجویز فرمادیتے اور ان سے فراغت پالی تو وہ حیا کے سبب اس

کے کوئی چیز بھی طلب نہیں کرتا، وہ اس کا مطالبہ چھوڑ کر ذکرِ الہی میں مشغول ہو جاتا ہے نہ حق تعالیٰ سے اس کا سوال کرتا ہے کہ اس کا مقسم جلد مل جائے اور نہ یہ کہ دوسرے کا مقسم عطا فرمادے، اس کی عادت گم نامی اور خاموشی اور حسن ادب ہے، اور اعتراض سے بچا رہنا، وہ مخلوق سے نہ قلیل کا شکوہ کرتا ہے نہ کیش کا، دل میں مخلوق سے گداگری ایسی ہی (بُری ہے) جیسا زبان سے بھیک مانگنا، میرے نزدیک حقیقت کے اعتبار سے ان دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے، تجھ پر افسوس! تجھے شرم نہیں آتی کہ خدا کے سوا دوسروں سے مانگتا ہے حالانکہ وہ دوسروں کی بُری نسبت تجھ سے زیادہ قریب ہے (پس پاس والے کو چھوڑ کر ذور جانا کوئی عقل مندی ہے) تو مخلوق سے وہ چیز مانگتا ہے جس کی تجھ کو ضرورت بھی نہیں حالانکہ تیرے پاس خزانہ گڑا ہوا ہے اور تو ایک دانے اور ایک ذرے پر (ہوس کے مارے) فقیروں کی صفائح میں گھساجاتا ہے، جب تجھے موت آئے گی اگر تو عقل مند ہوتا تو ذرہ برابر ہی ایمان کماتا کہ اس کو لے کر حق تعالیٰ سے جائے، صاحبین کی صحبت اختیار کرنا اور ان کے اقوال و افعال میں ان سے ادب حاصل کرنا یہاں تک کہ جب تیرا ایمان قوی اور ایقان کامل ہو جائے تو حق تعالیٰ تجھ کو خالص اپنے لئے تجویز فرمائیں اور تیرے قلب کے اعتبار سے تیرے اور تیرے ادب کا کفیل و کار ساز بن جائے۔

اے ریا کے بت کی پرستش کرنے والے! تو حق تعالیٰ کے قرب کی بوجھی نہ سو نگہ سکے گا، نہ دُنیا میں اور نہ آخرت میں، اے مخلوق کو شریکِ خدا بخھنے والے! اور دل سے ان پر متوجہ ہونے والے! مخلوق سے اعراض کر کہ نہ ان کی طرف سے نقصان ہے نہ فاکدہ، اور نہ بخشش ہے نہ محرومیت، اپنے قلب کے ساتھ چھپے ہوئے شرک کے ہوتے ہوئے تو حیدر حق کا مغلی موت بن کر اس سے تیرے پا تھوک کھندا آئے گا۔



## باب نمبر ③

لقویٰ کے بغیر ایمان ایسا ہی ہے جیسا کہ  
لباس کے بغیر جسم انسانی<sup>(۱)</sup>

اگر تو دنیا و آخرت کی بادشاہت چاہتا ہے تو اپنے آپ کو اللہ کے خواں لے کر دے، پس اپنے نفس اور دوسروں پر حاکم و سردار بن جائے گا، میں تیرا خیر خواہ ہوں میری نصیحت مان لے، میں تجھ سے سچ کہتا ہوں مجھ کو سچا سمجھ لے، جب تو جھوٹا بنے گا اور جھٹلائے گا تو تجھ سے بھی جھوٹ بولا جائے گا اور تجھ کو بھی جھٹلایا جائے گا اور جب تو سچا بنے گا اور سچا سمجھے گا تو تجھ سے سچ بولا جائے گا اور تجھ کو سچا سمجھا جائے گا، جیسا کرے گا ویسا بھرے گا، اہل اللہ اپنے دین اور قلوب کے طبیبوں یعنی اولین و صالحین کی تلاش میں پورب پچھتمیں گشت لگاتے تھے اور جب ان میں سے کوئی مل جاتا تو اپنے دین کی دو اس سے چاہا کرتے تھے، اور تمہاری آج یہ حالت ہے کہ تمہارے نزدیک سب سے زیاد بغرض کے قابل فقہاء اور علماء اور اولیاء ہی ہیں جو ادب اور علم سکھانے والے ہیں، پس ضرور ہے کہ دو تمہارے ہاتھ نہ آوے، میرا خشم اور میری طبایب تیرے لئے کیا مفید ہو سکتی ہے کہ ہر روز میں تیرے لئے ایک بنیاد قائم کرتا ہوں اور تو اس کو توڑ دیتا ہے، میں تجھ کو دو اپتاتا ہوں اور تو اس کا استعمال نہیں کرتا، میں تجھ سے کہتا ہوں کہ یہ لقدمت ہا کہ اس کے اندر رز ہر ہے، اور یہ لقدم کھا کہ اس میں دو اس ہے، مگر تو میری مخالفت کرتا اور وہی کھاتا ہے جس میں رز ہر ہے، سو عنقریب اس کا اثر تیرے دین اور ایمان کے بدن میں ظاہر ہو جائے گا، میں تجھ کو نصیحت کرتا ہوں اور نہ تیری تکوار سے ڈرتا ہوں اور نہ تیرے ذر کا خواہاں ہوں، جس کو اللہ کی معیت ہو جاتی ہے وہ کسی چیز

(۱) بروز جمعہ بوقت شمع ۱۲، ۱۵۲۵ھ بمقبرہ خانقاہ شریف۔

سے بھی نہیں ڈرتا، نہ جن سے، نہ بشر سے، نہ زمین کے کیڑے مکوڑوں سے، نہ درندوں سے، نہ سانپ بچوں ہر یہے جانوروں سے اور نہ ساری مخلوق میں کسی چیز سے، علم پر عمل رکھنے والے مشائخ کو حقیر نہ سمجھو وہ اللہ کے افعال پر راضی رہنے والے ہیں، ساری سلامتی، قضاو قدر پر راضی رہنے والے ہیں، ان کی آرزو کو کوتاہ کرنے اور دنیا کی رغبت کھو دینے میں ہے، پس جب تم اپنے نفوس میں کمزوری پاؤ (کہ دنیا کی محبت ذور نہ کر سکو) تو موت کو یاد رکھنا اور آرزو کو کوتاہ کرنا لازم کیڑو، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حق تعالیٰ شادہ سے حدیث قدسی نقل فرمائی ہے کہ:-

قرب کے طلب کرنے والوں نے فرائض ادا کرنے سے زیادہ کسی چیز سے بھی میرا قرب نہیں پایا، اور بندہ ہمیشہ نوافل کے ذریعے سے میرا مقرب بنتا رہتا ہے، یہاں تک کہ میں (اس کو محبوب بنالیتا ہوں) پھر جب میں اس کو محبوب بنالیتا ہوں تو میں اس کی سماحت و بصارت، ہاتھ، پشت کا پناہ بن جاتا ہوں کہ وہ مجھہ ای سے نہ تھا ہے، مجھہ ای سے دیکھتا ہے اور مجھہ ای سے تھا مرتا ہے۔

اپنے جملہ افعال کو حق تعالیٰ سے سمجھنے لگتا ہے اور اس کی وجہ سے اپنی طاقت، نفسانی خواہشات اور دُرسروں کی طرف نظر کرنے سے باہر نکل آتا ہے، اس کی حرکات اور قوت و ذر حق تعالیٰ ہی سے ہوا ہے نہ اپنے نفس سے اور نہ مخلوق سے وہ اپنے نفس اور دنیا و آخرت سب سے کنارا کش ہو جاتا اور سرتاپا طاعت بن جاتا ہے، اور اس کی طاقت حق تعالیٰ کی محبت کا سبب بنتی ہے، طاعت سے محبت و قرب نصیب ہوا کرتا ہے اور معصیت سے بغض اور دُری حاصل ہوتی ہے، طاعت سے انس پیدا ہوا کرتا ہے اور معصیت سے وحشت پیدا ہوا کرتی ہے، کیونکہ جو خطا کرنے گا وہ متوضش ہو گا، شریعت کی ایتائی سے خیر حاصل ہوتا ہے اور شروع کی رفاقت سے شر حاصل ہوتا ہے، جس کی ساری حالتوں میں شریعت کی رفاقت نہ ہو تو تباہ کاروں کے ساتھ ایک تباہ ہونے والا ہے، کم کر اور تو سعی کر مگر عمل پر بھروسہ مت کر کیونکہ عمل کو ترک کرنے والا (کہ عمل کے بغیر نجات کا متوقع ہو) بھض طبع والا ہے، اور عمل پر بھروسہ کرنے والا خود پسند و مغزور ہے، (مخلوق میں تم قسم کے لوگ

ہیں) ایک گروہ ہے اور آخرت کے درمیان قائم ہے اور ایک گروہ جنت اور دوزخ کے درمیان قائم ہے اور ایک گروہ مخلوق اور خالق کے درمیان قائم ہے، اگر تو زاہد ہے تب تو ہی نیا اور آخرت کے درمیان قائم ہے کہ آخرت کا طالب اور ہی نیا سے تنفس ہے، اور اگر تو خالق ہے تو جنت اور دوزخ کے درمیان قائم ہے (کہ جنت کا خواہاں اور جہنم سے ترساں، اور اگر تو عارف ہے تو مخلوق اور خالق کے درمیان قائم ہے (کہ کبھی مخلوق کی طرف نظر کرتا ہے اور کبھی خالق کی طرف) آخرت کے احوال اور حساب و کتاب اور جو کچھ بھی وہاں پیش آنے والا ہے لوگوں کو پہنچاتا اور ان کو آگاہ کرتا ہے، بلکہ ان کو خبر دیتا ہے اس مضمون کی جس کا تو مشاہدہ کر چکا اور دیکھ چکا ہے کہ خبر مشاہدے کے برابر نہیں ہوا کرتی، یہ لوگ حق تعالیٰ کی ملاقات کے منتظر اور اپنے تمام اوقات میں اس کے ممتنی رہتے ہیں کہ موت سے ڈرتے نہیں کیونکہ وہ تو محظوظ ہے ان کی ملاقات کرانے کا واسطہ ہے (مخلوق سے) جدائی اختیار کر اس سے پہلے کہ مفارقت کا وقت آوے (سب کو) رخصت کر دے، اس سے پہلے کہ خود رخصت ہو اور چھوڑ دے اس سے پہلے کہ تیرے بال پچھے اور ساری مخلوق تجھ کو چھوڑ دے، جب تو قبر میں جائے گا تو یہ سب تیرے کچھ بھی کام نہ آئیں گے، مباح چیز کو خواہش نفس کے ساتھ کھانے سے تو پر کر۔

صاحبو! اپنی ساری حالتوں میں تقویٰ کو اختیار کرو کہ تقویٰ وین کی پوشک ہے اپنے وین کی پوشک مجھ سے مانگو، میری اتباع کرو کہ میں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر ہوں، میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا تابع ہوں کہانے میں بھی، پینے میں بھی، مباشرت میں بھی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے جلد احوال اور امور میں بھی جن کی طرف آپ صلی اللہ علیہ وسلم اشارہ فرمایا کرتے تھے، میں ہمیشہ اسی طرح (تم کو فیصلت کرتا رہوں گا) یہاں تک کہ حق تعالیٰ کو جو کچھ میرے وجود سے مقصود ہے وہ پورا ہو جائے (کہ مخلوق کو ہدایت یافتہ ہوتا ہوا اپنی نگاہ سے دیکھ لوں) پس میں اسی حالت پر ہوں گا اور محمد اللہ کچھ فقر نہ کروں گا، نہ تیری مدد کا فلکر کروں نہ ہجوم کا، نہ تیری داد و داش کا نہ بخل کا، نہ تیری بھلائی کا نہ ثوابی کا اور نہ تیری توجہ کا اور نہ بے تو بھی کا، تونا واقف ہے اور نہ واقف کی پروانہیں کی جاتی، اگر تو نیکو کارندہ بنے اور اللہ کی عبادت نہ کرے تو تیری عبادت تیرے منہ پر ماری جاتی ہے

کیونکہ وہ جہالت سے ملی ہوتی ہے اور جہالت از سرتا پا خرابی ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

جس نے جہالت کے ساتھ حق تعالیٰ کی عبادت کی تو جنادہ سنوارے  
گا اس سے زیادہ بگاڑے گا۔

جب تک تو کتاب اللہ اور سنت رسول کی اتباع نہیں کرے گا ہدایت یافتہ نہیں بن سکے گا، جو مشارع کتاب و سنت کے عالم اور اس پر عالی ہیں، ان کی اتباع کر اور ان میں حسن خلق رکھ اور ان سے سیکھ اور ان کے سامنے ادب اور ان کے پاس نشست و برخاست کو خوشنما ہا، یقیناً فلاح پائے گا۔ جب تو نہ کتاب و سنت کی اتباع کرے گا اور نہ ان مشارع کی جن کو کتاب و سنت کی معرفت حاصل ہے، تو کبھی فلاں نہیں پائے گا، خود کو مہذب بنا اپنی اصلاح میں مشغول ہواں کے بعد ذہر و درد کی طرف مشغول ہونا، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

اول اپنے نفس کا خیال کر اس کے بعد اہل و عیال کا۔



### باب نمبر ۳۵

اللہ اپنے بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ کرتا ہے  
 تو اس کو دین کا فہم عطا کر دیتا ہے<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

جب حق تعالیٰ اپنے بندے کے ساتھ بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے تو اس گوین کی سمجھ عطا فرماتا ہے۔

اور اس کو اس کے نفس کے عیوب و کھلادیتا ہے، دین کے متعلق سمجھ نفس کی واقفیت کا سبب ہے جو اپنے پروردگار سے واقف ہو جاتا ہے وہ تمام چیزوں سے واقف ہو جاتا ہے، اسی سے اس کے لئے حق تعالیٰ کا غلام بنتا اور دوسروں کی غلامی سے رہا ہونا صحیح ہوتا ہے، ماسوا کو حق تعالیٰ پر اپنی خواہشات کو دین پر، دُنیا کو آخرت پر اور مخلوق کو خالق پر ترجیح دینے میں تیری ہلاکت ہے، اس پر عمل کر کر حق تعالیٰ تجھ کو (ہر حاجت کے لئے) کافی ہو جائے گا، تو حق تعالیٰ سے محبوب ہے تیری دعا مقبول نہیں، قبولیت تو تغییل حکم کے بعد ہوا گرتی ہے، لیس جب تو کام کر کے اس کا حکم مانے گا تو تیرے سوال کے وقت وہ تیری درخواست بھی قبول فرمائے گا، غلے کا وجود تو کھیتی کرنے کے بعد ہوتا ہے، کھیتی کرتا اس کا نٹا نصیب ہو، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
 دُنیا آخرت کی کھیتی ہے۔

قلب میں وہ کھیتی بوکہ جس کا نجع ایمان ہے اور اس کا سینچنا پانی دینا اعمال صالح

(۱) بروز یکشنبہ بوقت شیخ، بتاریخ ۱۳ ارجب ۱۹۵۵ھ بمقام خطبۃ شریف۔

سے ہے، جب اس قلب کے اندر رزی و شفقت اور رحمت ہوگی تو اس میں پیداوار ہوگی اور جب وہ بخت اور بدخو اور زشت ہوگا تو اس کی زمین دشوار ہے، اور دشوار زمین میں پیداوار نہیں ہوا کرتی، جب تو پھر اڑکی چوٹی پر بیج بوئے گا تو وہ وہاں نہیں آگے گا، بلکہ وہ بربادی کے زیادہ قریب ہے، اس کھیتی کرنے کو اس کے کاشت کا راستے سیکھ اور صرف اپنی رائے کو کافی مت سمجھ۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

ہر صنعت میں اس کے ماہر سے اعتماد چاہا کرو۔

تو دُنیا کی کھیتی میں مشغول ہے، آخرت کی کھیتی میں نہیں، کیا تجھے معلوم نہیں کہ دُنیا کا طالب کبھی کامیاب نہیں ہوتا اور آخرت کی طلب میں حق تعالیٰ کی زیارت نہیں ہوتی، پس اگر تو آخرت چاہتا ہے تو دُنیا کا چھوڑنا ضروری سمجھو اور اگر حق تعالیٰ کو چاہتا ہے تو حظوظ (خواہ دُنیا کے ہوں یا آخرت و جنت کے) اور جملہ مخلوق کو چھوڑنا لازم سمجھ کر یقیناً حق تعالیٰ تک پہنچ جائے گا، پھر جب یہ اصول تیرے لئے سمجھ ہو جائے گا تو دُنیا اور آخرت اور حظوظ اور مخلوق سب مبعاً اور خواستہ تیرے پاس حاضر ہو جائیں گی کیونکہ جڑ تیرے ساتھ ہے اور ساری شاخیں اس جڑ کی تابع ہیں، عاقل بن، تیرے پاس ایمان ہے نہ عقل ہے نہ تمیز، تو مخلوق کے ساتھ وابستہ اور ان کو شریکِ خدا ہنائے ہوئے ہے، اگر تو نے توبہ نہ کی تو ہلاک ہو جائے گا، اہل اللہ کی صفائی سے الگ ہٹ، ان کے دروازے سے ڈور رہ، قلب کو چھوڑ کر اپنے بدن کے موٹڑی ہے ملا ملا کر ان کی صفائی میں مت گھس، اپنے نفاق اور خالی دعووں اور ہوں کے ذریعے سے ان میں شامل مت ہو، بس اہل اللہ کی صفائی میں اگر تو شامل ہو سکتا ہے تو صرف قلوب اور پاٹن کے ذریعے سے اور توکل کے کاندھوں پر (سہارا لے کر) اور مصیبتوں پر صبر کر کے اور مقصوم پر راضی رہ کر ہو سکتا ہے۔

صاحبزادہ! حق تعالیٰ کے حضور میں ایسا بن جا کہ مصیبتوں ناریل ہوں اور تو اس کی محبت کے پاؤں پر کھڑا رہ کہ تجھ میں مطلق تغیرت آ وے ن تجھ کہ ہوا نہیں اور بارشیں جگہ سے ہلاکتیں اور نہ برچھیاں تجھ کو پھاڑ سکتیں، ظاہر اور باطن تو جمار ہے اور قائم رہے،

جس مقام پر نہ خلص ہونہ دُنیا ہو، نہ آخرت، نہ وہاں حقوق ہوں نہ حظوظ، نہ وہاں مجال چھوٹ ہونہ چڑا، اور حق تعالیٰ کے سوا کوئی چیز نہ ہو، نہ مخلوق کی دیکھ بھال تجوہ کو مکدر بنائے اور نہ بال بچوں کی پرورش و فکرِ معاش، نہ کمی میشی سے تیری حالت میں تبدیلی آئے نہ محدث و تعریف سے اور نہ کسی کی توجہ یا بے توجی سے، تو حق تعالیٰ کی معیت میں اسی طرح رہے جو جن و بشر اور ملائکہ اور ساری مخلوق کی عقل و فہم سے باہر اور بالا ہو۔ کیا خوب کہا ہے ایک بزرگ نے کہ:-

اگر تو (اپنی طلب اور ارادے میں) سچا ہو تو خیر و نہ ہمارے پیچھے  
ہوت آ۔

جو کچھ میں نے تجوہ سے بیان کیا ہے اس کی بنیاد پر اور اخلاص ہے، تو چاہتا ہے کہ میں تیرے ساتھ نرمی برتاؤں اور نصیحت میں نرمی کروں، تو اپنے نفس پر اتراتا اور نہ زماں ہوتا اور گمان کرتا ہے کہ اس کی کوئی عزت نہیں، میں آب ہوں اور آب پر بجز سمندری جانور کے کہ آب ہی میں اندھے بچے دیتا اور اسی میں آمتحنا بیٹھتا ہے اور کوئی جنم نہیں سکتا۔ تو کوشش کر کہ مصائب و مجاہدوں اور مشقتوں کی آگ میں سمندر بن جائے اور قضاۓ و قدر کے گزر کے یچھے صابر بنار ہے تاکہ میری محبت اور میرے کلام کے سننے اور اس کی تجھی پر اور ظاہر اور باطن اور علائیہ و مخفی اس پر عمل کرنے میں ثابت قدم رہ سکے کہ اول اپنی خلوٰت، دوم جلوٰت اور سوم اپنی سخاوت میں، پس اگر یہ تیرے لئے صحیح ہو گیا تو حق تعالیٰ کی مشیت و حکم سے دُنیا اور آخرت دونوں میں تجوہ کو فلاح نصیب ہوگی، جو چیز بھی اللہ گئی ہے اور اس میں اللہ کا حق ہے تو اس کے متعلق میں کسی شخص کی زور عایت نہیں کر سکتا اور اس کے حکم کے بغیر مخلوق میں کسی کی طرف بھی میں تجوہ نہیں کرتا بلکہ اس کی مخلوق سے اس کا حق وصول کرنے میں حق تعالیٰ سے طاقت پاتا ہوں اور کمزور نہیں بنتا البتہ مخلوق کے متعلق اپنے نفس کی موافقت کرتا اور اس کے ساتھ توی ہو جاتا ہوں (کہ نفس کی خواہش کے موافق رور عایت کر جاتا ہوں)۔ ایک بزرگ سے منقول ہے کہ:-

مخلوق کے متعلق حق تعالیٰ کی موافقت کر اور حق تعالیٰ کے متعلق مخلوق کی موافقت مرت کر (کہ پہ بھاری حق تعالیٰ کی رضا جوئی کا رہے)

ٹوٹ جائے جو بھی تو نہ اور جڑا رہے جو بھی جڑا رہے۔

میں تیری پرواکس طرح کر سکتا ہوں حالانکہ تو حق تعالیٰ کا نافرمان، اس کے اُو امر و نواہی کو حقیر سمجھنے والا، اس کی قضاۓ وقدر میں اس سے زیاد رکھنے والا اور شب و روز اس کی دشمنی پر تلا ہوا ہے، پس تو اس کا معتوب اور ملعون ہے، حق تعالیٰ نے اپنے ایک کلام میں ارشاد فرمایا ہے کہ:-

جب میری اطاعت کی جاتی ہے تو میں راضی ہوتا ہوں اور جب راضی ہوتا ہوں تو برکت عطا فرماتا ہوں اور میری برکت کی کوئی انتہا نہیں، اور جب میری نافرمانی ہوتی ہے تو غصہ ہوتا ہوں، تو لعنت کرتا ہوں اور میری لعنت ساتوں پشت تک پہنچتی ہے۔

یہ وہ زمانہ ہے کہ ایک روٹی کے بدالے دین نیچ دیا جاتا ہے، یہ زمانہ طولِ آٹلِ قوتِ حرص کا ہے، تو کوشش کر کے ان لوگوں میں سے نہ بنے جن کے حق میں حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

اور ہم متوجہ ہوئے ان کے اعمال کی طرف جوانہوں نے کہتے،  
پس ان کو پا گندہ غبار بنا دیا۔

ہر اس عمل سے جس سے مقصود حق تعالیٰ کے سوا کوئی دوسرا ہو، پس وہ پا گندہ غبار ہے، تجھ پر افسوس! اگر تیری حالت عوام پر پوشیدہ بھی رہی تو خواص پر تو پوشیدہ نہیں رہ سکتی، تیرا کھوت دیہاتی سے تو چھارہ سکتا ہے مگر صراف سے نہیں، جاہل سے تو چھپ سکتا ہے مگر عالم سے نہیں، جمل کر اور دل میں اخلاص پیدا کر اور حق تعالیٰ کے ساتھ مشغول نہ ہو، صرف اپنے نفس کی فکر کر کے اس کو مغلوب و مطیع اور اپنا قیدی اور اپنی سواری بنالے کہ اس پر سوار ہو کر دنیا کے جنگل و بیابان قطع کر لے یہاں تک کہ آخرت تک پہنچ جائے اور اس پر شادرہ کر مخلوق کو طے کرے یہاں تک کہ حق تعالیٰ تک پہنچ جائے، جب یہ حالت تیرے لئے کامل ہو جائے گی اور تجھ میں اخوت آجائے گی تو دوسرے شخص کو بھی تو اپنے پیچھے بھاکے گا اور اس کو دنیا سے نکال کر مولی تک پہنچا سکے گا اور حکومتوں کے نواں اس کے منہ میں دے سکے گا، سچی بات کو لازم پکڑ اور تاؤ دیں ملت کر کے تاؤ میں کرنے والا بعدہ

ہے، نہ حقوق سے خوف کرنے تو قع رکھ کر یہ ایمان کی کمزوری ہے، اپنی ہمت بلند رکھ کر رفت حاصل ہوگی، بے شک حق تعالیٰ تجھ کو تیری ہمت اور سچائی اور اخلاص کی مقدار پر عطا فرمائے گا، کوشش کر اور عمل کے درپر رہ تو فیق کا طالب بن کر تجھ سے کچھ بن نہیں بن سکتا، اور تیرا ہونا بھی ضروری ہے نیک اعمال کی تحصیل میں تکلیف و محنت اٹھا جیسا کہ تحصیل میں محنت اٹھاتا ہے، عوام الناس کے ساتھ شیطان اس طرح کھیتا ہے جیسا تم میں کوئی سوار اپنی گیند سے کھیتا ہے کہ جس طرح وہ اپنے گھوڑے کو جدھر چاہتا ہے گھماتا ہے اس طرح شیطان آدمی کو جدھر چاہتا ہے چکر دیتا ہے کہ ان کے دلوں پر ہاتھ مارنا اور (ان کو اپنے پنگل میں پھسا کر) جو چاہتا ہے خدمت لیتا ہے، خلوت خانوں سے ان کو شیخ آثار لاتا ہے اور محرابوں سے باہر نہیں نکالتا اور (غلام بناؤ کر) اپنی خدمت میں کھڑا کر لیتا ہے، اور نفس شیطان کی اس کارروائی میں مدد کرتا اور اس کے سامان اس کے لئے مبیا کر دیتا ہے۔ صاحب زادہ اپنے نفس کو بھوک میں ڈالنے اور خواہشات ولذات و مزخرفات سے باز رکھنے کے چاکوں سے مار، اور اپنے قلب کو خوف اور مراقبہ کے چاک سے مار، استغفار کو اپنے نفس اور قلب اور باطن کی عادات قرار دے کہ ان میں سے ہر ایک کے لئے جدا گانہ گناہ ہے جو اس کے لئے مخصوص ہے (پس ہر ایک کو توپہ کی دوا و حاجت ہے) ان پر ہر حالت میں موافقت اور متابعت لازم کر۔

اے کم کچھ! جبکہ تقدیر کاروکنایا اس کو بدلنا یا مٹا دینا یا اس کے خلاف کر سکنا تیرے امکان میں نہیں ہے تو اس کے ارادے کے خلاف تو ارادہ ہی کیوں کرتا ہے؟ جبکہ تجھ کو وہی پہنچتا ہے جو وہ چاہتا ہے، تو تجھ کو چاہئے کہ خود کوئی چیز چاہے ہی نہیں، اور جب وہ چیز ہو ہی نہیں سکتی جس کو وہ نہ چاہے پس تو اپنے نفس اور قلب کو اس کے ہو جانے کی ہوں میں فضول مشقت کے اندر مت ڈال سب کچھ اپنے رتب کو سونپ دے اور اسی کی طرف رجوع اور توپہ کے ہاتھ سے اس کی رحمت کا دامن پکڑ لے پس جب تو ہمیشہ اس حالت پر رہے گا تو ڈنیا کی مصیبتوں کا برداشت کرنا اور کسی شہروں اور لذتوں کا چھوڑنا تجھ کو ہل ہو جائے گا، درد نہ وہ اس کے ذمک مارنے کی شکایت کرے گا اور نہ ڈنے کی تیرے نفس اور مصیبہ کی تکلیف کلیئہ حل ہو جائے گی جیسے فرعون کی بی بی آیہ کا حال تھا کہ جب فرعون کو

تحقیق ہو گیا کہ وہ حق تعالیٰ پر ایمان لے آئی ہے تو اس نے (چونے کرنے کا) حکم دیا، پس ان کے ہاتھوں اور پاؤں میں لو ہے کی میخیں ٹھوک دیں اور چاکوں سے ان کو تکلیف پہنچانے لگا، حضرت آیہ نے اپنا سر آسمان کی طرف اٹھایا تو دیکھا کہ جنت کے دروازے کھلے ہوئے ہیں اور فرشتے اس میں ایک محل تعمیر کر رہے ہیں اور ان کے پاس ملک الموت آئے تاکہ ان کی روح قبض کریں تو فرمایا کہ (اے آیہ) یہ محل تمہارے ہی لئے ہے، پس وہ ہنس دیں اور فرعونی سزا کی تکلیف جاتی رہی اور عرض کیا کہ:-

اے اللہ! میرے لئے اپنے قریب جنت میں محل تیار فرم۔

پس اسی طرح تو بن جائے گا کیونکہ جو کچھ وہاں نعمتیں ہیں وہ تجھ کو تیرے قلب اور یقین کی آنکھ سے نظر آئیں گے، پس جو کچھ یہاں بلا میں اور مصیبتوں ہیں ان پر تو صابر بن جائے گا اور اپنی طاقت اور رزور کے احاطے سے باہر نکل جائے گا کہ لینا اور دینا اور ہلنا جلنا اور نکھرنا سب حق تعالیٰ ہی کے زورِ قوت سے ہو گا، تو اس کے حضور میں فنا ہو جائے گا اور سارا کام اس کو سونپ دیے گا، اپنے متعلق اور مخلوق کے متعلق اس کی موافقت کرے گا، بلکہ نہ اس کی تدبیر کے ساتھ اپنی تدبیر کو دخل دے گا نہ اس کے حکم کے ساتھ اپنے حکم کو اور نہ اس کے اختیار کے ساتھ اپنے اختیار کو، جو اس حال سے والقف ہو جاتا ہے وہ اس کے سوا دوسرے کا طالب نہیں ہوتا اور نہ اس کے سوا اس کی کچھ آرزو رہتی ہے، بھلا عقل مند شخص اس حالت کی آرزو کیوں نہ کرے کہ حق تعالیٰ شانہ کی مصاجت اس کے بغیر پوری ہی نہیں ہوتی۔



## باب نمبر ۳۷

علم پر عمل اسی وقت ممکن ہے جبکہ  
قلب کی اصلاح کر لی جائے

(کچھ تقریر کے بعد فرمایا) خوب سمجھ لے کہ ساری چیزیں اسی کے حرکت دینے سے متحرک ہوتی ہیں اور اسی کے ساکن بنانے سے ساکن بنتی ہیں۔ جب (کسی بندہ مومن کے لئے) یا امر تحقیق ہو گیا تو شریک خدا سمجھنے کے بوجھ سے اس کو راحت مل گئی اور مخلوق کو اس سے راحت مل گئی کیونکہ نہ (مخلوق کی ایذا اؤں کے سبب) ان پر الراحم قائم ہوتا ہے اور نہ اپنی ذات کے متعلق ان سے کسی شے کا مطالبہ کرتا ہے، بجز ان باتوں کے جن کا مطالبہ ان سے شریعت کر رہی ہے (کہ نماز پڑھو اور روزہ رکھو) شرعاً ان سے مطالبہ کرتا ہے اور علم کے اعتبار سے ان کو معدود و سمجھتا ہے تا کہ حکم اور علم دونوں کو ایک جگہ جمع کرے۔ مخلوق میں فعل خداوندی پر نظر کرنا (کہ جو کچھ بھی کوئی کر رہا ہے وہ حق تعالیٰ کے تصرف کا ظہور ہے) ایک عقیدہ ہے جس سے حکم نہیں ٹوٹتا (اور یوں نہیں کہ سکتے کہ جس کی تقدیر میں کفر ہے اس کو ایمان لانے کا حکم کیوں کیا جاتا ہے) وہی تقدیر وہ کا مقرر کرنے والا ہے (کہ جس کی تقدیر میں جو چاہا لکھا) اور وہی مطالبہ کرنے والا ہے (کہ ہر ایک سے طاعت و ایمان کا تقاضا فرمایا) جو کچھ وہ کرے اس کی پوچھ گجھا اس سے نہیں کی جا سکتی (کیونکہ اس سے بڑا

(۱) مثلاً بے نمازی کو دیکھا تو اس کو نماز کا حکم تو ضرور کرے گا کیونکہ شریعت نے امر فرمایا ہے لیکن اس کے ساتھ ہی یوں سمجھ کر علم خداوندی میں اگر بے نمازی لکھا ہوتا ضرور پڑھتا مگر چونکہ بے نمازی لکھا ہوا ہے اس لئے مغور ہے کہ تقدیر کے خلاف کرنے پر کسی کو قدرت نہیں پس جس طرح امر شرعی کی قیمیں میں وعظ و نصیحت اور تندذ و ختنی سے باز نہ آیا اسی طرح علم کے درجے میں اس کو مغروہ سمجھ کر اپنے اعمال پر مغور رہے ہو اور قضاۓ قدر کے عقیدے پر مضبوطی کے ساتھ جمادا۔

کوئی ہے جی نہیں جو باز پُرس کرے) اور مخلوق سے پوچھہ ہوتی ہے، ہر مسلمان صاحبِ یقین اور موحد ہے، حق تعالیٰ سے راضی اور اس کی قضاۓ و قدر اور مخلوق میں اس کی صنعت کی موافقت رکھنے والا ہے، اس کا یہی عقیدہ ہے، حق تعالیٰ کو تیرے نفس اور تیرے صبر کی حاجت نہیں لیکن وہ دیکھتا ہے کہ تو کیا کرتا ہے اور اپنے دعوے میں سچا ہے یا جھوٹا؟ محبت اپنے قبضے میں کچھ بھی نہیں رکھتا، سب کچھ اپنے محبوب کے خواں کر دیا کرتا ہے، محبت اور اپنا قبضہ ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتا، حق تعالیٰ کا محبت جس کو اس کی کچی محبت ہوتی ہے وہ اپنامال اور اپنا نفس اور اپنا انجام سب اسی کے خواں کر دیتا ہے اور اپنے نفس کو دوسروں کے متعلق اس کو مختار کل بنادیتا ہے نہ اس کے تصرفات میں اس پر الزام قائم کرتا ہے نہ جلدی چاتا ہے اور نہ اس کو بخیل سمجھتا ہے، جو کچھ بھی اس کی طرف سے اس کو پہنچتا ہے وہ اس کو میشنا معلوم ہوتا ہے، بجز ایک سمت (یعنی خدائے واحد کے) جملہ اطراف اس کے لئے مسدود ہو جاتی ہیں۔ اونئے محبتِ خداوندی کے مدعا! جب تک تیرے حق میں سارے اطراف مسدود ہو کر صرف ایک جہت باقی نہ رہ جائے گی تیری محبت پچی نہ ہوگی، تیرا محبوب عرش سے لے کر فرش تک جملہ مخلوقات کو تیرے قلب سے نکال باہر کرے گا، پس تو نہ دنیا کو محبوب کبھے گا نہ آخرت کو، اپنے آپ سے وحشت کھائے گا اور اس کی ذات سے انس پائے گا، تو یہی کے مجنوں کی طرح بن جائے گا جب اس کے قلب میں محبتِ رج گئی تو مخلوق سے باہر نکل گیا اور تہائی پسند ہو گیا، اور حشی جانوروں میں جاملا، آبادی سے نکلا اور ویرانے سے راضی ہوا، مخلوق کی مدح اور مدمت (کی مسرت و غم) اس سے نکل گیا، لوگوں کا کلام اور سکوت اس کے نزدیک یکساں بن گیا، اور ان کی خوشنودی و ناراضی اس کے نزدیک برابر ہو گئی، ایک دن کسی نے اس سے پوچھا کہ تم کون ہو؟ جواب دیا کہ "یلی؟" ایک شخص نے پوچھا کہ کہاں سے آرہے ہو؟ کہنے لگا "یلی؟" پھر اس نے پوچھا کہاں جا رہے ہو؟ بولا "یلی؟" غرض یلی کے سوا ہر چیز سے فنا اور بے خبر، اس کی ہربات سے بہرہ بن گیا کہ کسی ملامت کرنے والے کی ملامت اس کو یلی سے لوٹانے کی، کسی نے خوب کہا ہے۔

وَاذَا تَسَاعَدْتُ النُّفُوسُ عَلَى الْهُوَى

فَالْعَيْنَ يَضْرِبُ فِي الْحَدِيدِ الْبَارِدِ

جب محبت نفوس میں رہی جاتی ہے اس وقت جو لوگ (اصحیت کرتے ہیں تو گویا) شہنشہے لوہے پر چوٹ مارتے ہیں (کہ بالکل بے اثر ہے)۔ یہ تلب جب حق تعالیٰ کی معرفت کرتا اور اس کو محبوب سمجھتا اور اس کا مقرب بنتا ہے تو مخلوق سے اور ان کے پاس قرار پانے سے گھبرا تا ہے اور اپنے کھانے پینے، پینے اور مجامعت تک سے وحشت کھاتا ہے، آبادی سے متوحش ہوتا اور سر ایسہ و پریشان ویرانے کی طرف بھاگتا ہے کہ بجز امر شریعت کے کوئی چیز اس کو روک نہیں سکتی، بس یہی امر و نہیں ہے جو اس کو متعید کر لیتی ہے اور فعل خداوندی نزولی تقدیر کے وقت اس کو قید کر لیتا ہے (کہ نہ فرائض و محظمات کی قیل سے گھبرا تا ہے اور نہ امور تقدیر سے بے قرار ہوتا ہے) یا اللہ! ہم کو اپنی رحمت کے ہاتھ سے مت چھوڑ، ورنہ ہم دنیا اور وجود کے سمندر وال میں غرق ہو جائیں گے، اے کریم اور غنور اور تقدیر کے بنانے والے! تو میری مدد فرم اور مجھے قہام لے۔

صاحب زادہ اجتوں پر عمل نہیں کرتا وہ میرے قول کو سمجھتا بھی نہیں، پس جب عمل کرے گا تب ہی سمجھے گا، جب تجھ کو میرے ساتھ حسنِ ظن ہی نہیں اور جو کچھ میں کہتا ہوں تو اس پر نہ یقین کرتا اور نہ اس پر عمل کرتا ہے تو پھر سمجھے گا کس طرح؟ تو بھوکا ہو کر میرے سامنے کھڑا ہے کہ میرے کھانے میں سے نہ کھائے، پھر تیراپیٹ بھرے تو کیونکر؟

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یوں فرماتے سن کہ جو شخص ایک رات بیمار رہے در آن حالیکہ وہ حق تعالیٰ سے راضی اور جو تکلیف اس نے نازل فرمائی ہے اس پر صابر ہو تو وہ اپنے گناہوں سے ایسا باہر نکل جاتا ہے جیسے اس دن (بے گناہ تھا) جبکہ اس کی ماں نے اس کو جنا تھا۔ تجھے سے کچھ بن بھی نہیں سکتا اور تیرے بغیر چارہ بھی نہیں، پس صبر و رضا کی بہت تو کر (حق تعالیٰ فضل فرمائے گا) حضرت معاذ رضی اللہ عنہ صحابہ سے کہا کرتے تھے کہ کھڑے ہو جاؤ اور ایک ساعت کے لئے تو ”ایمان لے آؤ“ مطلب یہ تھا کہ کھڑے ہو جاؤ ایک ساعت کے لئے تو (مشابہہ و ایقان کا) ذائقہ چکھ لو گے، ایک ساعت کے لئے تو خاص دروازے میں داخل ہو جاؤ۔ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کا یہ فرمانا صحابہ پر شفقت کی نگاہ سے تھا کہ (ایمان کا حکم فرمائی) و تیقین باتوں سے آگاہ ہونے کی طرف اشارہ اور یقین کی آنکھ سے دیکھنے کا ایمان،

فرماتے تھے (کیونکہ) ہر مسلمان شخص موسمن نہیں ہوا کرتا، اور ہر موسمن صاحب ایقان نہیں ہوتا۔ اسی لئے جب صحابہ رضی اللہ عنہم نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا کہ معاذہ ہم سے کہتے ہیں کہ کھڑے ہو جاؤ، آواز ایک ساعت کے لئے تو ایمان لے آؤں، یا رسول اللہ! کیا ہم صاحب ایمان نہیں ہیں؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ معاذ کو ان کی حالت پر چھوڑ دو کہ وہ غلبہ حال میں (بلند درجے کا نام ایمان رکھے ہوئے) ہیں۔ اے اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنی طبیعت، اپنے شیطان اور اپنی دُنیا کے بندے اے خدا کے نزدیک تیری کچھ قدر منزلت ہے نہ اس کے نیک بندوں کے نزدیک۔ جو شخص بندہ آخرت بنتا ہے میں اس کی طرف بھی التفات نہیں کرتا، پھر اس کا تو کیا پوچھنا جو بندہ دُنیا بنا ہوا ہے، تجھ پر افسوس اکام کے بغیر محض زبان کی بک بک سے تیرا کیا کام چلے گا، تو دروغ گوہ اور اپنے نزدیک سمجھتا ہے کہ راست گو ہے تو شرک کا مرکب ہے اور اپنے نزدیک سمجھتا ہے کہ صاحب توحید ہے، تو یہاں ہے اور اپنے نزدیک تندست سمجھے ہوئے ہے، تیرے ساتھ کھوٹ ہے اور تو دھیان جمائے بیٹھا ہے کہ جو ہر ہے، میرا کام تیرے ساتھ ہی ہے کہ تجھ کو جھوٹ سے روکوں اور راست گوئی کی تاکید کروں، میرے ہاتھ میں تین کسوٹیاں ہیں جن سے (کھونے کھرے کی) شاخت کرتا ہوں، یعنی کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اور میرا قلب، آخر کی کسوٹی (یعنی قلب) میں عکس منعکس ہو جاتے ہیں (اور ہر شخص کی حالت بجنسہ معلوم ہو جاتی ہے) قلب اس مرتبے پر نہیں پہنچتا جب تک کہ اس کے لئے کتاب اور سنت پر عمل تحقیق نہ ہو جائے، علم عمل کا تاج ہے، علم پر عمل کرنا نور ہے، صفائی کی بھی صفائی ہے، جو ہر کا بھی جو ہر ہے اور مغز کا بھی مغز ہے، علم پر عمل کرنا قلب کو پاک اور درست بنادیتا ہے، پس جب قلب درست ہو جاتا ہے تو اعضاء بھی ذرست ہو جاتے ہیں، جب قلب پاک ہو جاتا ہے تو اعضاء بھی پاک صاف ہو جاتے ہیں، جب قلب کو خلعت عطا ہوتا ہے تو جسم کو بھی خلعت ملتا ہے، جب یہ گوشت کا گلزار نیکوکار بن جاتا ہے تو بدن بھی نیکوکار ہو جاتا ہے، قلب کی صحت اس کے باطن کی صحت پر موقوف ہے، اے اللہ! ہمارے ظاہر و باطن کی اصلاح فرم اور ہمیں دُنیا میں بھی بھلائی نصیب فرم اور آخرت میں بھی اور ہمیں جہنم کے عذاب سے بچا لے۔

## باب نمبر ۲۲

اللہ کسی قوم کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ  
وہ خود اپنی حالت نہ بدال لیں<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
جس شخص کو پسند ہو کہ سب سے زیادہ باعذت رہے تو اس کو لازم ہے  
کہ اللہ کا خوف حاصل کرے، اور جس کو پسند ہو کہ سب سے زیادہ  
زور آور بنے تو اس کو لازم ہے کہ حق تعالیٰ پر بھروسہ رکھے، اور جس کو  
پسند ہو کہ سب سے زیادہ تو مگر بنے تو اس کو لازم ہے کہ اپنے ہاتھ کی  
چیزوں سے زیادہ حق تعالیٰ کے ہاتھ کی چیزوں پر اعتماد رکھے۔  
کیونکہ اس نے فرمایا ہے کہ:-

بے شک خدا کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ باعذت وہی ہے جو  
سب سے زیادہ خدا سے ڈرنے والا ہے۔

عذت اس کا ذر رکھنے میں ہے اور اس کی ذلت نافرمانی میں ہے، اور جو شخص وین  
خداوندی میں قوت کا خواہاں ہے اس کو لازم ہے کہ حق تعالیٰ پر توکل حاصل کرے کیونکہ  
توکل قلب کو صحیح اور قوی اور مہذب بناتا اور اس کو ہدایت بخشنا اور عجائبات دیکھلاتا ہے تو اپنے  
سیم و زر اور اسہاب پھر بھروسہ مت کر کے یہ تجھ کو عاجز اور ضعیف بنادے گا، اور اللہ پر بھروسہ  
کر کے یہ تجھ کو قوی بنائے گا تجھ کو مدد پہنچائے گا، تجھ پر لطف بر سائے گا اور ایسی جگہ سے  
فتوحات لائے گا جہاں تیراً گمان بھی نہ جائے گا، تیرے دل کو اتنی قوت بخشے گا کہ نہ تجھ کو دُنیا

(۱) بوقت صبح بتاریخ ۱۹ ربیعہ ۱۴۲۵ھ بمقام مدرسه معمورہ۔

کے آنے کی پرواہی شہادت کے چلے جانے کی، مخلوق کی گرویدگی کی اور نہ ان کی بے رحمی کی، پس اس وقت توبہ سے زیادہ قوی بن جائے گا اور جب تو اپنے مال و جاہ اور متعلقین و اسہاب پر بھروسہ کرے گا تو حق تعالیٰ شانہ کا اور ان چیزوں کے زوال کا نشان بن جائے گا کیونکہ حق تعالیٰ شانہ نہایت با غیرت ہے، اس کو گوارانیں کہ تیرے قلب میں اپنے سوا کسی دوسرے کو دیکھے اور جو شخص دُنیا و آخرت میں تو نگر بننا چاہتا ہے تو اس کو لازم ہے کہ حق تعالیٰ سے ذرے اور دوسرے سے نہ ذرے، اور لازم ہے کہ اسی کے دروازے پر کھڑا رہے اور دوسرے کے دروازے پر جانے سے شرم کرے، اور دوسرے کی طرف نگاہ کرنے سے اپنی دونوں آنکھوں کو بند کر لے، یعنی دل کی آنکھوں کو نہ کہ بدن کی آنکھوں کو، جو چیزیں تیرے ہاتھ میں ہیں تو ان پر کس طرح بھروسہ کرتا ہے؟ حالانکہ وہ معرض زوال میں ہیں اور حق تعالیٰ پر بھروسہ کرنا چھوڑتا ہے حالانکہ اس کو بھی زوال نہیں، حق تعالیٰ سے تیری ناواقفیت ہی دوسروں پر بھروسہ کرنے کی طرف ابھار رہی ہے، تیرا خدا پر بھروسہ کرنا پوری تو نگری ہے اور اس کے سوا دوسرے پر بھروسہ کرنا افلاس ہے، اے خوفِ خدا کے ترک کرنے والے! تو دُنیا اور آخرت دونوں جگہ عزت سے محروم رہا، اور اے مخلوق اور اسہاب پر بھروسہ کرنے والے تو دُنیا و آخرت میں حق تعالیٰ کا ذریعہ طاقت پانے سے محروم رہا، اور اے اپنے ہاتھ کی چیزوں پر بھروسہ کرنے والے! تو دُنیا و آخرت میں حق تعالیٰ کی تو نگری سے محروم رہا۔

صاحب زادہ! اگر تو چاہتا ہے کہ متنی و متوکل اور وثوق رکھنے والا بنے تو صبر کو ضرور سمجھ کر وہ ہر خوبی کی بنیاد ہے، صبر کے متعلق جب تیری نیت دُرست ہو جائے گی لوجہ اللہ صبر کرے گا، تو اس کا صلطہ تیرے لئے یہ ہو گا کہ حق تعالیٰ کی محبت اور قریب دُنیا اور آخرت میں تیرے قلب کے اندر داخل ہو جائیں گے صبر حق تعالیٰ کی قضاۓ وقدر کی موافقت کرنے کا نام ہے کہ جس کے متعلق پہلے ہی اس کا علم ہو چکا ہے اور اس کی مخلوق میں کسی کو بھی اس کے مثاوی نے کی قدرت نہیں ہے، ایمان اور ایقان والے بندے کے نزدیک چونکہ یہ مضمون محقق ہو گیا ہے اس لئے جو کچھ بھی اس کی تقدیر میں ہے وہ اس پر اپنے اختیار سے صبر کرتا ہے نہ کہ مجبوری سے، شروع حالت میں (جبکہ) ایمان ضعیف ہوتا ہے تو (مصادیب تقدیری پر) صبر مجبوری سے ہوتا ہے، اور آگے چل کر (اولیاء اللہ کے لئے) بالقصد وبالاختیار، تو

ایمان کا دعویٰ کس طرح کرتا ہے حالانکہ مجھ کو صبر حاصل نہیں؟ تو معرفت کا دعویٰ کیونکر کرتا ہے رضا مجھ کو نصیب نہیں؟ یہ چیز محض دعوے سے حاصل نہیں ہوا کرتی، جب تک تو دروازہ خداوندی نہ دیکھ لے اور چوکھت کو تکیہ بنا کر پڑنہ رہے اور تقدیر کے قدموں کے رومنے پر صابر نہ بنے کہ نفع اور نقصان کے پاؤں تیرے بدن کی کھال کو نہیں بلکہ تیرے قلب کے جسم کو چکلیں اور تو اپنی جگہ پر اُل کھڑا رہے گویا کہ متوالا ہے اور گویا کہ جسم بلا روح ہے اس وقت تک داعظ و پیر بنا جائز نہیں، اس امر کو سکون کی ضرورت ہے کہ مطلق حرکت نہ ہو، اور گم نامی کا کہ مطلق ذکر نہ ہو، باطن اور اندروں کے اعتبار سے مخلوق سے غائب رہنے کی کہ بالکل ان کے ساتھ موجودگی نہ ہو۔ میں بہت سچھ (دوا میں) تم سے بیان کرتا ہوں اور تم استعمال نہیں کرتے، میں سنا میا چوڑا اور واضح تفصیلی مضمون سناتا ہوں اور تم سمجھتے نہیں، کس قدر میں تم کو دیتا ہوں اور تم لیتے نہیں، میں کتنی کثرت سے تم کو نصیحت کرتا ہوں اور تم قبول نہیں کرتے، تمہارے ول کس قدر سخت اور اپنے پور دگار سے غافل ہیں؟ اگر تم اس سے واقف ہوتے اور اس سے ملنے کا یقین رکھتے اور موت اور موت کے بعد کے واقعات کو یاد کرتے تو ایسے (غافل و مطمئن) نہ رہتے، کیا تم نے اپنے ماں باپ اور رشتہ داروں کو مرتب نہیں دیکھا؟ کیا تم نے اپنے بادشاہوں کی موت ملاحظہ نہیں کی؟ پھر ان سے تم نے نصیحت کیوں نہ پکڑا؟ اور دنیا طلبی اور سدا دنیا میں رہنے کی خواہش سے اپنے نفوس کو تم نے کیوں جبھر کا؟ تم نے اپنے ولوں کی حالت میں تبدیلی کیوں نہ کی؟ اور مخلوق کو ولوں سے باہر کیوں نہ کال دیا؟ حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-

بے شک اللہ کسی قوم کی حالت نہیں بدلتا جب تک کہ وہ خود اپنی

حالت کو نہ بدل لیں۔

تم کہتے ہو، مگر کرتے نہیں اور بسا اوقات کرتے بھی ہو تو خالص اللہ کے واسطے نہیں کرتے۔ سمجھدار بنا اور حق تعالیٰ کے حضور میں گستاخ نہ ہو، مستعد ہو اور جانچو، توجہ کرو اور غور سے کام لو، یہ حالت جس میں تم ہو مفید نہیں ہو سکتی، تم اپنے نفوس کے لئے بھی تو کنجوں بننے ہوئے ہو، اگر تم اپنے نفس کے لئے بھی بخی ہوتے تو اس کے لئے وہ چیز حاصل کرتے، جو اس کو آخرت میں نفع پہنچاتی، تم اس میں مشغول ہو جس کو زائل ہونا ہے اور شے کو

راہل ہونا ہے اور ہر جس شے کو زوال نہیں وہ تمہارے ہاتھ سے جاتی رہی۔ لی ہی بچوں اور مال کے اکٹھا کرنے میں مشغول مت ہو کہ غفریب تمہارے اور تمام چیزوں کے درمیان آز ہو جائے گی، دنیا طلبی اور مخلوق سے عزت پانے میں مشغول مت ہو کہ یہ حق تعالیٰ کے مقابلے میں تمہارے کچھ بھی کام نہ آئیں گے۔

اے مخاطب! تیرا دل شرک کی گندگی میں ملوث، حق تعالیٰ میں شک کرنے والا، اس کو ملزم قرار دینے والا اور تیری تمام حالتوں میں خدا پر اعتراض کرنے والا ہے، پس جب حق تعالیٰ کو تیری یہ حالت معلوم ہے تو اس نے تجھ کو مبغوض بنایا اور اپنے نیک بندوں کے دلوں میں تیرا بعض ڈال دیا۔ ایک بزرگ جب اپنے گھر سے باہر نکلتے تو آنکھوں پر پیٹی باندھے ہوئے نکلا کرتے تھے کہ ان کا بیٹا ان کا ہاتھ پکڑ لے چلتا تھا، ان سے اس کی وجہ پوچھی گئی تو فرمایا کہ حق تعالیٰ کے کفر کرنے والے بندے پر نگاہ نہ پڑے، پس وہ ایک دن اپنے گھر سے آنکھیں کھولے ہوئے نکل آئے اور کسی کافر پر نگاہ جا پڑی تو فوراً غش کھا کر گر پڑے۔

اللہ اکبر! حق تعالیٰ کے بارے میں ان کو کتنی زیادہ غیرت ہے، تو حق تعالیٰ کی سوا کسی دوسرے کی پرستش کس طرح کرتا ہے؟ اس کی نعمتیں کھاتا اور ان کی ناشکری کیونکر کرتا ہے؟ (ان کی تو یہ حالت تھی کہ کافر کو دیکھنے سکے) اور تم کو اس کی حس بھی نہیں ہے بلکہ تم تو کافروں کے ساتھ مل کر کھاتے پیتے اور ان کے پاس اٹھتے بیٹھتے ہو اس لئے کہ تمہارے دلوں میں نہ ایمان ہے اور نہ حق تعالیٰ کے بارے میں غیرت، توبہ اور استغفار اور خدا سے شرم کرو، بے حیائی اور اس کے سامنے جرأت کا لباس نکال پھینکو، دنیا کے حرام اور شبہات سے بچو اور اس کے بعد اس کی صلاح چیزوں کو بھی شہوت و خواہشِ نفسانی کے ساتھ کھانے سے گریز کرو کیونکہ خواہشِ نفس اور شہوت کے ساتھ تمہارا کھانا تم کو حق تعالیٰ سے غافل ہنادے گا۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

دنیا موسمن کا قید خانہ ہے۔

بھلا قیدی اپنے قید خانے میں کیونکر خوش ہو سکتا ہے؟ وہ کبھی خوش نہ ہو گا، البتہ اگر خوش ہو گی تو صرف چہرے پر ہو گی، اور دل غمگین ہو گا، بے ظاہر تو خوشی ہو گی مگر اندر وون اور باطن اور خلوت کے اعتبار سے مصیبیں اس کو نکرے نکلوئے کر رہی ہوں گی (گویا) اس کے

کپڑوں کے نیچے زخموں پر پٹیاں بندھی ہوئی ہیں کہ زخم کسی کو نظر نہیں آتے، وہ اپنے زخموں کو اپنی مسکراہٹ کے لباس سے چھپائے ہوئے (کہ دیکھنے والا اس کو سروں سمجھتا ہے) اور اسی لئے اس کا پروردگار فرشتوں پر اس کی وجہ سے فخر فرماتا ہے، اور اس کی طرف انگلیوں سے اشارے کے جاتے ہیں (کہ یہ ہیں مردان خدا جن کی ہمت بے نظیر ہے) ان میں سے ہر ایک مملکت دین خداوندی کا بہادر ہے اور ہمیشہ حق تعالیٰ کی معیت میں صابر بنتے رہتے اور اس کی تین قضا و قدر کو گھونٹ گھونٹ کر کے پیا کرتے تھے، یہاں تک کہ خدا تو تیرے ساتھ محبت ہی کی وجہ سے فرماتا ہے جتنی بھی اس کے احکامات کی تکمیل کرے گا اور اس کی منوعات سے باز رہے گا اتنی ہی تیرے ساتھ محبت بڑھے گی اور جس قدر بھی اس کی بلاؤں پر تو صبر کرے گا اسی قدر اس کے ساتھ تیرا قرب زیادہ ہو گا۔

ایک بزرگ سے روایت ہے کہ اللہ کو منظور ہی نہیں کہ اپنے محبوب کو تکلیف پہنچائے ہاں البتہ اس کو بلاؤں سے آزماتا اور صابر بنا دیتا ہے (کہ صبر کی دولت مصیبت کی تکلیف بھی محسوس نہ ہو اور صابر قرار پا کر قرب میں ترقی کرے) جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کرتے تھے:-

گویا کہ دُنیا تھی ہی نہیں اور گویا کہ آخرت ہمیشہ رہے گی۔

(پس اگر مصیبت یا خوشی قابلٰ لحاظ ہے تو آخرت کی ہے جو پائیدار ہے نہ کہ دُنیا کی جو جلد فتا ہونے والی ہے)۔ اے طالبانِ دُنیا! اور اے مجبانِ دُنیا! میری طرف قدم بڑھاؤ کہ میں تم کو دُنیا کے عیوب جنادوں اور حق تعالیٰ شانہ کا راستہ دکھادوں اور تم کو ان لوگوں سے ملا دوں جو ذاتِ حق کے طالب ہیں، تم تو بتلانے ہوں ہو، سنو میں تم سے کیا کہتا ہوں اس پر عمل کرو اور عمل میں مخلص بخوبی کچھ میں تم سے کہتا ہوں جب تم اس کو معلوم کر لو گے اور اس پر عمل کرتے ہوئے وفات پاؤ گے تو علیین کی جانب اٹھائے جاؤ گے پس وہاں نگاہ دوڑاو گے تو میرے کلام کی اصل وہیں سے پاؤ گے، تب میرے لئے دعا کر گے، مجھ پر سلام بھیجو گے اور جس کی طرف میں اشارہ کر رہا ہوں اس کی حقیقت کو سچا پاؤ گے۔

صاحبو! اپنے دلوں سے مجھ پر اڑا مڈور کرو کہ میں نہ لغوگر ہوں اور نہ طالبِ دُنیا، میں ہمیشہ عمر بھرنیک بندوں کے متعلق حسنِ ظن رکھتا اور ان کا دم بھرتا رہا ہوں اور یہی مجھ کو نفع

پہنچا رہا ہے، میں تمہاری خیرخواہی کرنے اور تم کو وعظ سنانے پر تم سے اجرت نہیں چاہتا، میرے وعظ کی قیمت اس پر عمل کرنا ہی ہے اور وہ ایسا وعظ ہے جو خلوت اور اخلاص کے شایانِ شان ہے، تم ایک اور اسباب کے تمام ہو جانے پر نفاق کی ترقی تمام ہو جایا کرتی ہے، ایمان اور ایقان پر وہ اپنے ایقان پر نشوونما پاتا ہے نہ کہ نفوس اور خواہشات، صاحبِ ایمان ہی کا سکر رانج رہتا ہے نہ کہ صاحبِ نفاق کا۔

صاحبِ باطل ہوں اور آرزوں کو چھوڑو اللہ کی یاد میں مشغول ہو، زبان سے وہ بات نکالو جو تم کو نفع دے اور اس کلام سے خاموش رہو جو نقصان پہنچائے، اگر تم بولنے کا ارادہ کرو تو جو بات کہنا چاہو پہلے اس میں غور کرو اور اس میں اچھی نیت قائم کر لیا کرو، پھر اس کے بعد زبان سے نکالو، اسی لئے کہا جاتا ہے کہ جاہل کی زبان اس کے قلب کے آگے ہے، اور صاحبِ عقل عالم کی زبان اس کے قلب کے چیچے ہے (کہ پہلے قلب سے پوچھتا ہے پھر اس کے بعد بولتا ہے) تو گونگا بن جا پھر اگر حق تعالیٰ کو تیرابونا مقصود ہوگا تو وہی تجھ کو گویاں بخشنے کا اور جب وہ تجھ سے کوئی کام لینا چاہے تو تجھ کو اس کے لئے تیار کر دے گا، اس کی معیت تو پورا گونگا پن ہے، پس جب گونگا پن پورا ہو جائے گا تب اسی کی طرف سے گویاں آؤے گی، بشرطیکہ وہ چاہے گا (اور اگر نہ چاہے گا تو) آخرت سے جا ملٹے تک اسی گونگے پن کو قائم رکھے گا، اور یہی معنی ہیں جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد کا کہ:-

جو اللہ سے واقف ہو، اس کی زبان کند ہو گئی۔

کہ کوئی بات کیوں نہ ہو حق تعالیٰ پر اعتراض کرنے سے اس کے ظاہر اور باطن کی زبان بند ہو جاتی ہے، وہ سرتاپا موافقت بن جاتا ہے کہ منازعت کا نام بھی نہیں ہوتا، وہ غیر اللہ کی طرف دیکھنے سے اپنے قلب کی آنکھوں کو انداھا بنا لیتا ہے، اس کا اندر وون پاش پا ش، اس کی حالت پر اگنڈا اور اس کا مال تقریباً ہو جاتا اور وہ اپنے وجود سے باہر نکل آتا اور اپنی دُنیا و آخرت دونوں سے خارج ہو جاتا ہے کہ اس کا نام و نشان بھی مٹ جاتا ہے، اس کے بعد جب خدا چاہتا ہے تو اس کو زندہ فرمادیتا ہے کہ گمشدگی کے بعد اس کو موجود کرتا اور (گویا) دوسرے جنم میں اس کو انھاتا ہے کہ اب نفسانیت کی پہلی کوئی بات بھی باقی نہیں

رہی، فتا کے ہاتھ سے اس کو فنا کرتا اور اس کے بعد بقا کے ہاتھ سے اس کو دوبارہ دوسری زندگی بخشتا ہے تاکہ وہ (حق تعالیٰ سے) ملنے کا طالب ہواں کے بعد اس کو (خلوق کی طرف) واپس کر دیتا ہے تاکہ خلوق کو تھی دستی سے تو نگری کی طرف بلائے، حق تعالیٰ کی ذات اور اس کے ساتھ اتصال ہی کی تو نگری، تو نگری ہے، اور حق تعالیٰ سے دُوری اور دُسرے کو پا کرائے کو تو نگر سمجھنا ہی تھی دستی ہے، تو نگر وہی ہے جس کا دل حق تعالیٰ کے قرب سے کامیاب ہو گیا اور تھی دست وہ ہے جو اس سے محروم رہا، جس کو اس تو نگری کی خواہش ہو اس کو چاہئے کہ دُنیا کو، آخرت کو، اور ان کے درمیان جو کچھ بھی ہے سب کو اور حق تعالیٰ کے سوا ہر چیز کو چھوڑ دے اور ایک ایک کر کے تمام چیزوں کو اپنے دل سے نکال دے، وہ تحوزہ احمد جو تمہارے پاس موجود ہے اس کے پابند ملت ہو، قلیل و موجود کو تو اس نے تمہارے لئے زاد راہ بنایا ہے، اس کی طرف چلنے کے راستے میں اس کو شر سفر بناد (ذ کہ اسی میں پھنس جاؤ) اس نے تم کو نعمتیں اس لئے دی ہیں کہ تم ان کو اس کی طرف منسوب کرو اور اس کے ذریعے سے اس تک راہ یابی چاہو اور علم تمہارے لئے اس غرض سے تجویز فرمایا ہے تاکہ اس پر عمل کرو اور اس کی روشنی سے راستے پاؤ۔

یا اللہ اہمارے بلوں کو اپنے تک پہنچا اور ہم کو دُنیا میں بھلائی اور آخرت میں بھی بھلائی عطا فرم اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچا لے۔



## باب نمبر ③

اہل اللہ کی مجلسوں میں خلوصِ نیت کے ساتھ  
مومن بن کر بیٹھیں نہ کہ منافق بن کر<sup>(۱)</sup>

صاحب زادہ! جب تو نلاح کا خواہاں ہو تو اپنے پروردگار کی موافقت میں نفس کی مخالفت کرو، اس کی اطاعت میں نفس کی موافقت کرو اور اس کی معصیت میں نفس کی مخالفت کرو، مخلوق کو پہچاننے سے تیرا نفس تیرا حباب ہے کہ وہ مخلوق کو نہ پہچان سکے گا، اور جب تک تو اپنے نفس کے ساتھ رہے گا تو مخلوق کو نہ پہچان سکے گا، اور جب تک تو مخلوق کے ساتھ رہے گا حق تعالیٰ کو نہ پہچان سکے گا۔ جب تک تو دنیا کے ساتھ رہے آختر سے واقف نہ ہو گا اور جب تک آختر کے ساتھ رہے تو آختر کے پروردگار کو نہ دیکھ سکے گا، آقا اور غلام ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے، جس طرح دنیا اور آختر ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں اسی طرح خالق اور مخلوق ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے۔ نفس تو بدی ہی کا حکم کرنے والا ہے، یہ اس کی طبعی عادت ہے، پس بہت کچھ زمانہ درکار ہے تاکہ وہ (اصلاح پذیر ہو اور) اسی بات کا حکم دے جس کا قلب حکم دیتا ہے، ہر حالت میں اس سے مجاہدہ کرے، اور حق تعالیٰ کے ارشاد سے کہ ”اس نے الہام فرمادی ہر نفس کو اس کی بدکاری اور پرہیزگاری“، اس کو بنادی محبت مت دکھلا (کہ جب ہر نفس کے لئے جو بھلائی بُرائی مقدار تھی وہ ہو چکی) اور اس میں تغیر آنہیں سکتا تو اب مجاہدے کے ذریعے اس کو پکھلانے سے کیا فائدہ؟ کیونکہ جب وہ پکھل جائے گا اور مر منے گا تو قلب کے ساتھ سکون پائے گا، اس کے بعد قلب باطن کے ساتھ سکون پائے گا، اور پھر باطن حق تعالیٰ کے ساتھ سکون

(۱) بروز یکشنبہ بوقت صبح یتربخ ۱۱ ربیعہ ۱۴۲۵ھ ہب تھہ خانہ شریف۔

پائے گا پس سب کی سیرابی اسی جگہ سے ہوگی۔ جب تو پوری طرح اس کو پھلاپکے گا تو قلب کے اعتبار سے تجھ کو ندادی جائے گی کہ (بیس اب رحم کھا، اور زیادہ جفاکشی سے) اپنے نفوس کو قتل نہ کرو (کیونکہ مقصود ان کو ادب سکھانا تھا سو وہ حاصل ہو چکا)۔ بے شک اللہ کی تم پر بڑی شفقت ہے (کہ نفس پر بھی حد سے زیادہ بوجھ ذہانا سے گوارا نہیں) یہ مذاقحت تعالیٰ کی طرف سے ہوگی کہ اپنے نفس کو کدو رتوں اور اس کے شر سے صاف پھل جانے اور حق تعالیٰ کی یاد اور اطاعت سے قلب کے فربہ ہو جانے کے بعد قربِ الہی حاصل ہوتا ہے اور جب نفس کو یہی حاصل نہ ہوا تو کدو رت و شر کے ساتھ اس کو مفترضہ بنانے کی طمع مت کر، کیونکہ نجاستوں سے پاکی حاصل ہوئے بغیر اس کو بادشاہ کا قرب کیونکر حاصل ہو سکتا ہے؟ اس کی آرزوں کو کم کر پھر جو کچھ بھی تو اس سے چاہے گا اس میں تیرا کہا نہیں گا۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی فیصلت کون کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:-

جب تجھ پر صبح کا وقت آوے تو اپنے نفس سے شام کا تذکرہ نہ کر، اور  
جب شام ہو تو صبح کا تذکرہ نہ کر کیونکہ تجھ کو پڑھنہیں کہل کو تیرا کیا  
انجام ہوگا؟

(یعنی مردہ یا زندہ) تو اپنے نفس پر دوسروں سے زیادہ شفیق ہے (مگر افسوس کہ) تو نے اس کو بالکل کھو دیا، پھر بھلا دوسراے اس پر کیا شفقت اور اس کی کیا حفاظت کریں گے؟ تیری دراز امیدوں اور حرص نے اس کے بر باد کرنے پر تجھ کو ابھارا ہے، پس امید کو کوتاہ اور حرص کو کم کرنے اور موت کو یاد اور حق تعالیٰ کا ہر وقت دھیان رکھنے اور صدیقین کے انفاس اور کلمات کو دواہنانے اور کدو رت سے پاک و صاف ذکر سے شب و روز علاج و معالجہ کرنے میں کوشش کر۔ نفس سے کہہ دئے کہ اپنے کئے کافی بھی اسی کو پہنچے گا اور وہ بال بھی تیرے ہی اور پڑے گا، نہ کوئی تیرا کام بٹائے گا اور نہ اپنے کئے ہوئے کام میں سے تجھ کو کچھ دے گا اور کام کے اور محنت اٹھائے بغیر چارہ نہیں (اگر راحت چاہتا ہے تو وقت کو غنیمت کچھ کر کام کر لے) تیرا دوست وہی ہے جو تجھ کو باز روکھے، اور وہ تیرا دشمن ہے جو تجھ و شریر بنائے۔

اے مخاطب! میں تمہوں کو مخلوق کے پاس دیکھ رہا ہوں، نہ کہ خالق کے پاس، تو نفس اور مخلوق کا حق تو آدا کرتا ہے اور حق تعالیٰ کا حق ساقط کرتا ہے، اس کی نعمتوں پر ڈوسرے کا شکریہ ادا کرتا ہے، یعنی جن میں تو غرق ہے تمہوں کو کس نے دی ہیں؟ کیا خدا کے سوا کسی ڈوسرے نے دی ہیں جو تو اس کا شکریہ ادا کرتا ہے؟ اگر تو جانتا ہے کہ جو کچھ بھی نعمتیں تیرے پاس ہیں وہ سب حق تعالیٰ کی طرف سے ہیں تو پھر اس کا شکریہ کہاں ہے؟ اگر تو جانتا ہے کہ اسی نے تمہوں کو پیدا کیا ہے تو پھر اس کی عبادت یعنی احکامات کی تقلیل اور منوعات سے باز رہنا اور اس کی بلاد کی پر صیر کرنا کہاں ہے؟ اپنے نفس سے اتنے مجاہدے کر کے سیدھے راستہ آگئے، حق تعالیٰ فرماتا ہے:-

اگر تم اللہ کی مدد کرو گے (کہ اس کا بول بالا رکھنے کو شکر رکھو) تو وہ تمہاری مدد کرے گا اور تمہارے پاؤں جمادے گا (کہ پھر لغزش نہ کھاسکو گے)۔

نفس کو مہلت نہ دے اور اس کا کہنا نہ مان، یقیناً فلاج پائے گا، اس کے منہ پر مسکرا دمت اور اس کی ہزار باتوں میں سے ایک ہی آدھ بات کا جواب دو، یہاں تک کہ وہ مہذب اور اطمینان و قناعت والا بن جائے، جب وہ تمہے سے خواہشات اور لذات طلب کیا کرے تو اس کو ٹال مٹول بتایا کر اور اس سے کہہ دیا کہ کہ درخواست پورے ہونے کا مقام جنت ہے (وہاں چل کر ڈوں گا) انکار کی تینی پر اس کو صابر بنا یہاں تک کہ بخشش آئے، جب تو اس کو صابر بنائے گا اور صبر کرے گا تو اس کو حق تعالیٰ کی معیت نصیب ہو گی، اس لئے کہ وہ فرماتا ہے:-

بے شک اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

تو اس کی کوئی بات بھی نہ مان کیونکہ وہ مدد ای کے سوا کسی چیز کا بھی حکم نہ دے گا، اگر تمہوں کو اس کے ساتھ محبت ہے تو نفس کے خلاف کرنے ہی میں اس کی بہتری ہے۔ اے وہ شخص! جو دعویٰ تو حق تعالیٰ کی طلب کا کر رہا ہے اور کھڑا ہوا ہے اپنے نفس کے ساتھ تو اپنے دعوے میں جھوٹا ہے، نفس اور حق ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتے، دنیا اور آخرت ایک جگہ جمع نہیں ہو سکتیں، جو شخص اپنے نفس کے ساتھ قیام کرے گا اس کے ہاتھ سے حق تعالیٰ

کے ساتھ قیام کرتا رہے گا، اور جو شخص دنیا کے ساتھ نہ پھرے گا، اس سے آخرت کے ساتھ نہ پھرنا جاتا رہے گا۔

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
جو شخص اپنی دنیا کو پیارا سمجھے گا وہ اپنی آخرت کو ناقص کرے گا، اور جو اپنی آخرت کو پیارا سمجھے گا وہ اپنی دنیا کو نقصان پہنچائے گا۔

صابر بن اپس جب صبر کامل ہو جائے گا تو رضاہ کامل ہو جائے گی، قناعت تجھ کو نصیب ہوگی، پس ہر چیز تیرے نزدیک اچھی ہی اچھی ہو جائے گی، سب کچھ شکری ہی ہن جائے گا، دُوری بھی قریب بن جائے گی اور شرک توحید بن جائے گا کہ تو نہ نقصان کو مخلوق کی طرف سے سمجھے گا نہ لفظ کو، اغیار تجھ کو نظر ہی نہ آئیں گے بلکہ سارے دروازے اور اطراف و جوانب ایک بن جائیں گے، پس بجز ایک جانب کے تیری نگاہ کی پر بھی نہ جائے گی، یہ ایک حالت ہے جس کو بہت سی مخلوق سمجھ بھی نہیں سکتی (پھر حاصل ہونے کا تو کیا پوچھنا) لاکھوں بلکہ ساری مخلوق میں سے کسی کسی کو نصیب ہوتی ہے۔

صاحب زادہ! کوشش کر کہ تو حق تعالیٰ کے حضور میں یہیں مر منے، کوشش کر کہ بدن سے روح نکلنے کے قبل ہی تیرا نفس مر جائے، اور نفس کا مرنا صبر اور اس کی مخالفت کرنے سے ہوگا، پس عنقریب اس کا انجام بہتر ہوگا، تیرا صبر ختم ہو جائے گا مگر اس کا صد ختم نہ ہوگا، میں صبر کر چکا اور صبر کا انجام دیکھ چکا ہوں، میں مر چکا ہوں اس کے بعد حق تعالیٰ نے مجھ کو زندہ کیا اور پھر مجھ کو (فنا یتیت کی) موت دی ہے، میں معدوم ہو چکا ہوں اس کے بعد حق تعالیٰ مجھ کو عدم سے وجود میں لا یا ہے، میں اس کی معیت میں بادشاہ ہنا میں نے اپنے اختیار اور ارادے کو چھوڑنے کے متعلق اپنے نفس کو خوب خوب مجاہدے میں ڈالا ہے یہاں تک کہ یہ (مرتبہ قرب) مجھ کو نصیب ہوا ہے کہ تقدیر میرا ہاتھ پکڑتی ہے اور احسان خداوندی میری مدد کرتا ہے اور فعل خداوندی مجھ کو چلاتا پھر اتا ہے اور علم غیرت میری (معصیت سے) حفاظت کرتی ہے اور مشیت میری مطیع رہتی ہے اور علم الہی میرا پشت پناہ بنا ہوا ہے اور حق تعالیٰ شانہ مجھ کو بلند فرماتا رہتا ہے، تجھ پر افسوس کہ تو مجھ سے بھاگتا ہے حالانکہ میں تیرا کو توال ہوں کہ تیری حفاظت کروں، پس تجھے میرے

پاس مکھرنا چاہئے ورنہ ہلاک ہو جائے گا۔

اے یوقوف! اول میری طرف قصد کر اس کے بعد حج بیت اللہ کا ارادہ کر، (اصلاح قلب کے بغیر حج بھی بے کار ہے) میں کعبے کا دروازہ ہوں ادھر آتا کہ میں تجھ کو بتاؤں کہ حج کس طرح ہوتا ہے؟ میں تجھ کو وہ گفتگو سکھاؤں گا جس سے ترتیب کعبے سے خطاب کرے گا، جب غبار ہے گا تو عنقریب تم کو نظر آجائے گا (کہ حقیقت کیا تھی اور ہم کیا سمجھے بیٹھے تھے) بیٹھ جاؤ اے رعیت کے پاس بانو! (حکومت کا غرور چھوڑو اور) میری حفاظت میں آ جاؤ کہ مجھ کو حق تعالیٰ کی طرف سے قوت ملی ہوئی ہے، اللہ والے تم کو انہیں باتوں کا حکم دیتے ہیں جن کا خدا نے حکم دیا ہے اور انہیں باتوں کی ممانعت کرتے ہیں جن کی اُس نے ممانعت فرمائی ہے، تمہاری خیرخواہی ان کے پر دیکی گئی ہے، پس وہ اس امانت کو ادا کرتے ہیں۔ اس حکمت کے گھر میں (یعنی دنیا میں کام کرنے کی حاجت نہ ہوگی اور سب کھانا پینا بھی ہاتھ پاؤں ہلائے بغیر ملے گا) دنیا سر اسر حکمت ہے (کہ مدد بر کی ضرورت ہے) اور آخرت سر اسر قدرت ہے، حکمت کو آلات و اوزار و اسباب کی حاجت ہوا کرتی ہے اور قدرت کو اس کی حاجت نہیں ہے اور حق تعالیٰ نے جو ایسا کیا ہے تو بس اس لئے کہ قدرت کا گھر جدا ہو جائے اور حکمت کا گھر جدا نہ ہو، آخرت میں جملہ اشیاء کا وجود سبب کے بغیر ہوگا کہ تمہارے اعضاء بولنے لگیں گے اور حق تعالیٰ کی جو کچھ نافرمانیاں تم نے کی ہیں تمہارے مقابلے پر قیامت کے دن ان کی گواہی دیں گے، سارے راز فاش ہو جائیں گے اور پوشیدہ امور کھل جائیں گے خواہ تم چاہو یا نہ چاہو، آگ کے اندر مخلق سے بجز اس قلب کے جو (مردہ اور) سر دہو (کہ اس میں طاعت حق کی حرارت نام کو بھی نہیں ہے) اور کوئی بھی داخل نہ ہوگا، کیونکہ اس پر محنت پوری ہوئی ہے۔ اپنے نامیہ اعمال کو فکر کی زبانوں سے پڑھو (کہ کن اعمال سے ان کو پہ کیا ہے) نافرمانیوں کے کاغذات جمع کرو اور ان کی سطروں کو توبہ سے قلم زد کر دو (کہ مندرجہ اعمال نامے سے گناہ کث جائیں اور قابل متواخذہ نہ رہیں)۔

صاحب زادہ! تو میرے ہاتھ پر بیعت ہوا اور میری صحبت اختیار کی ہے، جو کچھ میں تم سے کہتا ہوں جب تو اس پر عمل ہی نہ کرے گا تو یہ (بیعت و صحبت) تجھ کو کیا لفظ دے

گی؟ تو (ذخول سلسلہ کی) صورت پر تمجھا نہ کر معنی پر، جو شخص میری صحبت اختیار کرے تو جو کچھ میں اس سے کہوں اس کو مانے اور اس پر عمل کرے اور جدھر کو بھی میں گھوموں وہ بھی گھوم جائے، ورنہ میری صحبت میں نہ رہے کہ جتنا (صحبت سے) نفع اٹھائے گا اس سے زیادہ (مخالفت و نافرمانی کے سبب سے) نقصان پائے گا، میں ایک بچھا ہوا دسترخوان ہوں (کہ جس کا بھی چاہے اس کی غذا سے شکم سیر ہو) پھر بھی کوئی نہیں کھاتا۔ کھلا ہوا دروازہ ہوں اور (افسوس) کوئی اس میں داخل نہیں ہوتا، میں تمہارا کیا بناؤں؟ تمہاری بذیہی ہے کہ میں تم سے امید رکھتا ہوں، میں تو دیرانہ اور آبادی، زندہ اور مردہ، تو نگر اور مفلس، علام اور بادشاہ کسی میں بھی فرق نہیں سمجھتا (سب کا مساوی خیرخواہ ہوں مگر) اختیار کسی دوسرے ہی کے ہاتھ میں ہے (پس جس کو وہ چاہتا ہے اس کو مجھ سے نفع پہنچاتا ہے) جب دنیا کی محبت کو میں اپنے قلب سے نکال چکا تب مجھ کو یہ (منصب امامت و فیضت) حاصل ہوا ہے۔ تیرے قلب میں دنیا کی محبت بھری ہوئی ہے پھر تیرے لئے یہ (ناصع بننا) کس طرح ذرست ہو سکتا ہے؟ کیا تو نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نہیں سنا کہ:-

دنیا کی محبت ہی جڑ ہے ہر خطاؤ کی۔

جس وقت تک تو مبتدی اور مقتدی بنا ہوا اور طلب و سلوک کی حالت میں ہے تو اس وقت تک دنیا کی محبت تیرے حق میں ہر خطاؤ کی جڑ ہے مگر جب تیرے قلب کا اندر ورنی منتہی بن کر قریب خداوندی تک پہنچ جائے گا تو دنیا کا جس قدر حصہ بھی تیرے مقصوم میں لکھا گیا ہے اس کی محبت تیرے اندر پیدا کی جائے گی اور غیر مقصوم کا بعض ڈالا جائے گا، تیرا مقصوم اس لئے تیرا محبوب بنایا جائے گا تاکہ تو اپنے متعلق حق تعالیٰ کے علم آرzel کو ثابت کرنے کے لئے اپنا پورا مقصوم حاصل کرے، پس اس پر قائم بن جائے اور دوسری چیزوں کی طرف اتفاقات بھی نہ کرے، تیرا قلب حق تعالیٰ کے حضور میں کھڑا ہوا دنیا کو اس طرح استعمال کرے جس طرح جنت کے اندر جستی استعمال کریں گے (کہ جو کچھ کھائیں گے، پیسیں گے عطا ہے حق سمجھ کر کھائیں گے) پس حق تعالیٰ کی طرف سے جو کچھ بھی تجھ پر نازل ہو گا وہ تجھ کو محبوب ہو گا کیونکہ تو اگر ارادہ کرتا ہے تو اسی کے ارادے سے کرتا ہے، اور

اختیار کرتا ہے تو اس کی تقدیر کے ساتھ گھومنا رہتا ہے، اور اپنے دل سے خدا کے سوا ہر چیز سے الگ ہے، دنیا اور آخرت دونوں تجھ سے ایک سنا رہ ہو گئی ہیں، پس تیرا اپنے مقوم کو استعمال کرنا اور اس کو محبوب سمجھنا خدا ہی کی وجہ سے ہے، ریا کا رمن فق اپنے عمل پر مغزور ہوتا ہے، ہمیشہ دن کو روزہ رکھتا، راتوں کوشب بیداری کرتا، رُوكھا سوکھا اور مونا جھونا بابس پہننا کرتا ہے اور درحقیقت ظاہر و باطن میں تاریکی کے اندر ہے کہ اپنے قلب سے حق تعالیٰ کی جانب ایک قدم بھی نہیں بڑھتا وہ بتلائے محبت و بتلائے شفقت ہے، اس کا باطن اولیاء، صد یقین اور حق تعالیٰ کے اصل نیکوکار بندوں کے نزدیک ظاہر ہے کیونکہ مخلوق میں سے خواص تو آج بھی اس سے واقف ہیں اور کل روز قیامت کو جملہ عوام بھی اس سے واقف ہو جائیں گے، خواص توجہ اس کو دیکھتے ہیں اپنے دلوں سے اس کو مبغوض سمجھتے ہیں مگر حق تعالیٰ کی پرده پوشی سے اس کو چھپا لیتے ہیں، (اور اس کی بدحالی کو عالم آشکار نہیں کرتے) تو اپنے نفاق کے ساتھ اہل اللہ کی صفات میں گھس کر (کان پکڑ کر باہر نکال دیا جائے گا اور ان میں شامل) نہ رکھا جائے گا۔ وعظ سننے کا وقت نہیں جب تک کہ تو اپنا زنار توڑنے والے اور دل سے پچی توہبہ اور اسلام کی تجدید نہ کرے اور اپنی طبیعت، اپنی خواہش، اپنے وجود اور تحصیلِ منفعت ودفعِ مضرات کے احاطے سے باہر نہ نکل آوے جب تک تو اپنے آپ (یعنی انا نیت) سے باہر نہ نکل آوے کہ اپنے نفس، اپنی خواہش اور اپنی طبیعت کو دروازے پر چھوڑے اور اپنے قلب کو دہنیز پر چھوڑ دے اور باطن کو بادشاہ کے پاس، نشست گاہ میں اس وقت تک زبان ہلانے کا وقت نہیں، اول بنیاد کی طرف لپک، پس جب اس کو منبوط کر لے تو تعمیر کی طرف دوڑ، بنیاد کا پانی (جس سے وہ مضبوط ہوتا ہے) دین کے متعلق فہم (اور علم) ہے، مگر قلب کا علم و فہم تجھ کو حق تعالیٰ کے قریب لے جائے گا اور زبان کا علم و فہم مخلوق اور دنیوی بادشاہوں کے قریب لے جائے گا، قلب کا علم و فہم حق تعالیٰ کے قریب کی مجلس کا صدر نہیں بنائے گا کہ تجھ کو صدر مقام پر اور اونچا بٹھائے گا اور تیرا قدم حق تعالیٰ کی طرف چلا کر اس کے پاس پہنچائے گا، تجھ پر افسوس کہ علم کی طلب میں اپنا وقت ضائع کرتا ہے اور اس پر عمل نہیں کرتا، تو جہالت کے قدم پر (کھڑا اور) ہوس میں (بتلا) ہے کہ دشمنان خدا کا نوکر بنا ہوا اور ان کو (اپنا حاجت روا اور ما لکب عزت و ذلت

سمجھ کر) شریک خدا قرار دیئے ہوئے ہے، حق تعالیٰ تجھ سے اور جن کو تو اس کا شریک بنائے ہوئے ہے سب سے بے نیاز ہے کہ تجھ سے کسی شریک کو بھی قبول نہ فرمائے گا۔ میا تو جانتا نہیں کہ جس کے ہاتھ میں تیری بائگ ہو گی اسی کا تو بندہ ہو گا؟ اگر تو فلاح چاہتا ہے تو اپنے قلب کی بائگ حق تعالیٰ کے ہاتھ میں رہنے دے اور اس پر توکل کر سچا توکل، اور اس کی خدمت کر اپنے ظاہر اور باطن دونوں سے، اور اس پر ایزام مت قائم کر کر درحقیقت اس پر کوئی ایزام نہیں ہے، وہ تیری مصلحت کو تجھ سے زیادہ جانتا ہے، وہ واقف ہے اور تو واقف نہیں، اس کے حضور میں خاموش رہنا گوشہ گنائی میں پڑنا، آنکھیں بند اور سر بھکائی رکھنا اور گونگا بن جانا ضروری سمجھ دیہاں تک کہ تجھ کو بولنے کی اجازت اس کی طرف سے آئے، پس اس وقت تو بولے، اس کی وجہ سے کہ اپنی وجہ سے، تب تیرا بولنا قلبی بیماریوں کے لئے دوا، باطن کے لئے شفا اور عقول کی ذریحتی میں ضیاء بن جائے گا۔

یا اللہ اہم اے قلوب کو منور فرماء، اور ان کو اپنے تک پہنچا لے اور ہمارے باطن کو صاف کر، اور اپنے قریب فرمائے، اور ہم کو ذہن میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی عطا فرماء اور ہم کو دوزخ کے عذاب سے بچا لے۔



## باب نمبر ۳۹

# شیخ طریقت قرب خداوندی کے دروازے کا

صرف راستہ بتاتا ہے<sup>(۱)</sup>

بندہ مومن (گویا) مسافر ہے دنیا میں (کہ نہ مال و جا و کام تمنی ہے نہ بقاء کا)، اور زاہد خلک مسافر ہے آخرت میں (کہ وہاں نہ آرام پائے گا نہ جی گے گا)، اور عارف (صوفی) جملہ ماسوی اللہ میں مسافر ہے (کہ بجز خدا کے دنیا ہو یا جنت کسی چیز سے بھی اس کو دل بستگی نہیں ہے) مومن (گویا) دنیا میں قیدی ہے اگرچہ کتنا ہی وسیع مکان اور فراغی معاش میں کیوں نہ ہو کہ اس کے اہل و عیال تو اس کے مال و جاہ میں ہر پہلو مزے اڑاتے، خوشیاں مناتے اور اس کے ارگوڑ ہنستے کھیلتے ہیں مگر وہ ایک باطن قید خانے میں ہے (کہ اندر ہی اندر گھستا اور دنیا سے رہائی کا آرزو مندر رہتا ہے) اس کی بشاشت محض چہرے پر ہے (کہ خوش اخلاقی کی نیت سے انبساط ظاہر کرتا ہے) اور اس کا حزن دل کے اندر پوشیدہ ہے، وہ دنیا (کی حقیقت و ناپاکیداری سے) واقف ہوا، پس (اگرچہ بدن دنیا میں رہا مگر) اپنے دل سے اس کا ایک طلاق دے دی، اول اس نے دنیا کو ایک ہی طلاق دی (جس میں زوجوں کرنے کا بھی اختیار باقی رہتا ہے) کیونکہ اس کو انقلابی حالات کا خوف ہے (کہ مبارا دنیا کے چھوڑنے کا متحمل نہ ہو سکا تو اس کو دوبارہ لے تو سکے گا) سو وہ اسی حال میں تھا کہ ناگاہ آخرت نے اپنا دروازہ کھول دیا، پس اس کے چہرے کے حسن کی شعائیں چمکنے (اور مومن کو اپنا شیدا بنانے لگیں) جب اس نے دنیا کو دوسری طلاق دے دی (کہ اس سے اچھی محبوبہ نظر آگئی) اس وقت آخرت کے اس کے پاس آئی اور اس کے گئے لگ گئی، تب اس نے دنیا کو تیسری طلاق بھی دے دی (اور اس سے قطع تعلق کر کے) بالکلیہ آخرت

(۱) ہر دوسرے شنبہ بوقت شام تیرنگ ۳ مرجب ۱۴۵۵ھ بمقام مدینہ منورہ۔

کے پاس آنحضرت، پس وہ اسی حالت میں تھا کہ و فقط حق تعالیٰ شانہ کا نور چمکا (جس نے سرے حسن ماند کر دیئے) تب اس نے آخرت کو بھی طلاق دے دی (اور خدا کا ہورہا)۔

ذینا اس سے کہنے لگے کہ تم نے مجھ کو طلاق کیوں دی؟ موسیٰ نے جواب دیا "اس لئے کہ تجھ سے زیادہ خوب صورت چیز میں نے دیکھ لی ہے" اور آخرت نے اس سے کہا کہ تم نے مجھ کو طلاق کیوں دی؟ تو اس کو یہ جواب دیا کہ "چونکہ تیر اور جواد اور تیری صورت کسی اور ہی کی وی ہوئی ہے، اور تو غیر ہی تو ہے، پس کیا وجہ کہ میں مجھ کو طلاق نہ دوں (اور اس اصل حسن کی طرف نہ چاؤں جو تیرے حسن کا بھی خالق ہے)" پس اس وقت موسیٰ کے لئے حق تعالیٰ کی معرفت متحقق ہو گئی اور وہ اس کے سوا ہر چیز سے آزاد اور ذینا و آخرت دونوں میں مسافر (اور دل برداشتہ) بن گیا کہ سب غائب اور ہر چیز سے محظی ہو گیا، پس ذینا اس کی خدمت میں نوکرانی بن کر کھڑی ہو جاتی ہے، نہ کہ بیوی، بن کر کہ ہر کام کرنے کے لئے تیار ہے اور اپنے اس بناو سنگھار سے بالکل خالی ہے جس کو اپنے چاہئے والوں پر ظاہر کیا کرتی ہے، اور ذینا کی (اس کے سامنے نوکروں کی سی) یہ حالت جو بنائی جاتی ہے تو بس اس لئے تاکہ اس کی طرف اس کا میلان نہ ہو (ورنہ سنگھار کے سبب ممکن تھا کہ موسیٰ اس پر تباہ کرنے لگے) بیگم صاحبہ کسی شخص سے محبت کرنے لگتی ہے تو اپنے تختے تھالف اس کے پاس بوزہیوں اور سیاہ فام جبشی لوئنڈیوں کے ہاتھ بھیجا کرتی ہے، کیوں؟ محبوب کی حفاظت اور اس پر غیرت کی وجہ سے (کہ خوب صورت عورتوں کے ہاتھ بھیجا تو کہیں ان پر فریضہ ہو کر مجھے نہ چھوڑ بیٹھے) تو بالکل یہ اپنے پروردگار کی طرف متوجہ ہو جا کل آئندہ کوکل گزشتہ کے پہلو میں رکھ دے (کہ جس طرح گئے وقت سے واسطہ نہ رہا اسی طرح آنے والے زمانے سے دل کو علاقہ نہ رہے) کیا خبر ہے کہ کل کا دن آوے اور تو مردہ ہو (پس ایسی موبہوم شے سے دل کیوں لگایا؟) اور اے تو نگر ا تو اپنی تو نگری میں مشغول ہو کر خدا سے غافل نہ ہو، کیا عجب ہے کہ کل کا دن آوے اور تو مفلس قلاش ہو، کسی شے کے ساتھ بھی مت رہ بلکہ اشیاء کے پیدا کرنے والے کے ساتھ ہو کہ وہ ایسی (بے نظیر) چیز ہے جس کے مثل کوئی بھی چیز نہیں، اس کے غیر کے پاس تجھ کو کبھی راحت نہیں ہو گی۔ جناب رسول اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

موسیٰ کے لئے تو حق تعالیٰ کی ملاقات سے ورے راحت ہے  
تی نہیں۔

جب اس نے تیرا اور مخنوق کا واسطہ منہدم و ویران بنادیا اور اپنا اور تیرا اور میانی واسطہ آباد کر دیا تو یقیناً تجھے کو انتخاب فرمایا تو تو اس کے انتخاب کو ناپسند مت کر، جو شخص حق تعالیٰ کے ساتھ صابر بنا رہتا ہے وہ اس کی عجیب عجیب عنایتیں دیکھتا ہے، جو شک دتی پر صبر کرتا ہے اس کو تو نگری نصیب ہوتی ہے۔ اکثر منصب نبوت کریاں چرانے والوں کو عطا ہوا ہے، اور جو مرتبہ ولایت غلاموں اور غریبوں کو، بندہ جتنا بھی خدا کے سامنے ذلت اختیار کرے گا اسی قدر وہ اس کو عزت بخشیں گا اور جس قدر بھی جھکے گا اسی قدر وہ اس کو رفت و فتو گا، وہی عزت دینے والا ہے وہی ذلت دینے والا ہے، وہی بلند کرنے والا ہے اور وہی پست کرنے والا، وہی توفیق دینے والا ہے اور وہی (ہر ذshawarی کو) آسان کرنے والا ہے، اگر اس کا فضل نہ ہوتا تو ہم اس کو بھی ہرگز نہ پہچان سکتے۔ اے اپنے اعمال پر مغروہ ہونے والوں تم کس درجہ جاہل ہو؟ اگر اس کی توفیق نہ ہوتی تو تم نہ نماز پڑھ سکتے، نہ روزہ رکھ سکتے اور نہ صبر کر سکتے، تمہارے لئے یہ شکر کا مقام ہے نہ کہ خود پسندی کا۔ اکثر بندے اپنی عبادتوں اور اعمال پر مغروہ اور مخلوق سے تعریف کے خواہاں اور دنیا اور اہل دنیا کو اپنی طرف گرویدہ کرنے کی رغبت رکھنے والے ہیں، اور اس کی وجہان کی اپنے نفسوں اور خواہشات کے ساتھ وابستگی ہے کہ دنیا تو نفوس کی معشوقہ ہے اور آخرت قلوب کی محبوبہ ہے اور حق تعالیٰ شانہ باطن اور اسرار کا محبوب ہے (پس ہر ایک اپنے محبوب ہی کی طرف جھکے گا) حکمتوں کا قلوب میں دالا جانا اسی وجہ سے ہے کیونکہ حکم (یعنی شریعت) اس (حکمت و داش) کا پاؤں ہے، پس حکم کو مضبوط کئے بغیر جو شخص اس (علم باطنی) کا کچھ بھی دعویٰ کرے وہ جھوٹا ہے، کیونکہ وہ حقیقت جس کی شہادت شریعت نہ دے (حقیقت نہیں بلکہ) زندیقت ہے۔

کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے دو بازوؤں سے حق تعالیٰ کی طرف پرواز کر، اس کے حضور حاضر ہو در آنحالیکے تیرا ہاتھ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ہاتھ میں ہو، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اپنا پشت پناہ اور استاد بنا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک کو اختیار دے کہ تیرا بنا و سنگھار کرے اور (حسین سیرت بنی کر) تجھ کو حق تعالیٰ کے سامنے پیش کرے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی لشکرِ ارواح کے حاکم ہیں، طالیین کے مرتبی و سرپرست ہیں اور مظلومین کے سردار ہیں، نیکوکاروں کے افسر ہیں اور ان میں حالات و مقامات کے تکمیل فرہنے والے ہیں، اس لئے کہ حق تعالیٰ نے یہ خدمت آپ صلی

اللہ علیہ وسلم کے پر کردی اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو سب کا پہ سالار بنا دیا، جب شکر کے لئے بادشاہ کی طرف سے خلعت برآمد ہوا کرتے ہیں تو ان کے پہ سالار ہی کے ہاتھ سے تقیمہ کرائے جاتے ہیں۔ توحید (یعنی صرف خدا ہی سے خوف اور امید رکھنا) عبادت ہے اور مخلوق کو شریک سمجھنا (نفس کی) عادت ہے، پس عبادت کو لازم سمجھو اور عادت کو پھوڑو، جب تو خلاف عادت کرے گا (حق تعالیٰ کی طرف سے بھی) تیرے لئے خلاف عادت برداز ہوگا (کہ بلا کسب معاش ملے گی اور گرامات کا ظہور ہوگا) تو (اپنی حالت میں) تبدیلی کرتا کہ حق تعالیٰ تیرے لئے (اپنی عادت جاریہ میں) تبدیلی فرمادے، حق تعالیٰ فرماتا ہے:-  
بے شک اللہ لوگوں کی کسی حالت میں تبدیلی نہیں فرماتا جب تک کہ وہ اپنی حالت میں خود تبدیلی نہ کر لیں۔

اپنے نفس اور مخلوق کو اپنے ول سے نکال اور ان دونوں کے خالق سے ول کو لیریں کرتا کہ (تو منصب تکونیں سے نواز اجائے اور مخلوق کی کاربرداری کا) نظم و نسق تیرے حوالہ ہو، یہ چیز دن کے روزوں اور رات کی نمازوں سے نہیں آیا کرتی بلکہ قلوب کو پاک اور باطن کو صاف کرنے سے آیا کرتی ہے۔ ایک بزرگ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ:-  
روزے اور شب بیداری دسترخوان کی چنی اور پھل ہیں، اور اصل کھانا تو یہی سمجھا اور ہے۔

چیزیں کی ہے، اصل کھانے سے قبل یہی دونوں چیزیں آتی ہیں اور ان کے بعد و مگر بیگنگ کے کھانے آتے ہیں، اس کے بعد تناول شروع ہوتا ہے اور پھر ہاتھ دھوتا ہے اور سب کے بعد حق تعالیٰ شانہ کی ملاقات ہے اور اس کے بعد خلعت اور جانگیر اور پہ سالاری اور جائشی اور حماک و قلعہ جات کی تقویض ہے، جب بندے کا قلب حق تعالیٰ کے قابل ہن جاتا اور اس میں اس کا قرب جگہ پکڑ لیتا ہے تو اس کو اطرافِ عالم میں حکومت و بادشاہی عطا کی جاتی ہے اور مخلوق کی ایذاوں پر صابر بن کر ان کو (خدا کی طرف) بلاتے رہنا اس کے حوالہ کر دیا جاتا ہے اور باطن کو بدلتا اور حق کو ظاہر کرنا اس کو سونپ دیا جاتا ہے، حق تعالیٰ اس کو عطا فرماتا اور اس کو (سب سے) بے نیاز بنادیتا ہے یونکہ جب وہ بھطا فرماتا ہے تو پورا تو گنگر بنادیتا ہے کہ حکمتوں سے اس کا پیٹ بھردیتا ہے، حق تعالیٰ نے اپنے نیکوکار اور صاحبانِ معرفت بندوں کے قلوب کی زمینوں کے درمیان حکمتوں کی وہ

نہیں بھار کھی ہیں جو اس کی لوح اور عرش کے قریب اس کے علم کی وادی سے نکلی ہیں اور بہتی ہوئی قلوب کی ان زمینوں میں پہنچتی ہیں جو مردہ ہیں اور حق تعالیٰ سے ناقص اور اس سے روگردانی کئے ہوئے ہے۔

صاحب زادہ! حرام غذا کھانا قلب کو مردہ بنادیتا ہے اور حلال کھانا اس کو زندہ کرتا ہے، ایک لقدمہ ہے جو اس کو تاریک بناتا ہے، ایک لقدمہ ہے جو تجھ کو دنیا میں مشغول کرے گا، اور ایک لقدمہ ہے جو تجھ کو ان دونوں سے بے رغبت بنادیے گا، اور ایک لقدمہ ہے جو تجھ کو ان کے پیدا کرنے والے (وحدة لا شریک) کا خواہش مند بنادے گا۔ حرام غذا تجھ کو دنیا میں مشغول کرے گی اور معصیتوں کی محبت دلائے گی اور مباح غذا تجھ کو آخرت میں مشغول کرے گی، اور طاعات کی محبت پلائے گی اور حلال غذا تیرے قلب کو حق تعالیٰ کے قریب پہنچادے گی، اور ان غذاوں کی شناخت حق تعالیٰ کی معرفت حاصل ہوئے بغیر نہیں رہ سکتی اور حق تعالیٰ کی معرفت دل میں ہوا کرتی ہے کتابوں میں نہیں ہوتی، اس کی طرف سے حاصل ہوتی ہے، مخلوق کی طرف سے نہیں ہوتی، مگر حق تعالیٰ کو کہتا سمجھتے، اس پر اعتماد رکھتے اور ساری مخلوقات سے باہر نکل جانے کے بعد، حق تعالیٰ کی معرفت کیونکر حاصل ہو سکتی ہے جبکہ تجھ کو کھانے پہنچنے اور جماع کرنے کے سوا کسی چیز کی معرفت و شناخت ہی نہیں اور جس طرح بھی یہ مزے حاصل ہو جائیں (یعنی حلال طریقے سے ہوں یا حرام سے تجھ کو پاک نہیں کرے گی تو نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد نہیں نہ کہ:-

جس کو اس کی پرواہ نہیں ہوئی کہ اس کا کھانا پانی کہاں سے آرہا ہے؟

اس کی حق تعالیٰ بھی پرواہ نہیں کرے گا، جہنم کے کسی دروازے سے بھی

اس کو دوڑخ میں داخل فرمادے۔

(کچھ گفتگو کے بعد شیخ نے فرمایا) پس تو ساری چیزوں سے بے پرواہ جا اور کسی شے کی طرف بھی نگاہ نہ اٹھا، نہ کوئی چیز تجھ کو خدا سے غافل بنائے اور نہ مخلوق تجھ کو اس سے چھپا کر اپنا پابند بنائے بخواں کے کہوان سے ان کی سمجھ کے موافق باتیں اور دل داری کی ان پر خیرات کرے اور جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد پر عمل کرے کہ:-

لوگوں سے مدارات کرنا بھی صدقہ ہے۔

اپنے پور دگار کے عطیہ قرب و ولایت میں سے کچھ ان وہی ہے اور اس نے

اصلیح حال کی جس نعمت سے تجوہ کو نواز د رکھا ہے اس کی ان پر سخاوت کرے، ان کے ساتھ نرمی اور شفقت کا برتاؤ رکھے اور اپنے خلق پہنوان کے لئے زم بنائے اور اگر نہیں کہ تیرا خلق میں جملہ اخلاقی خداوندی کے اور کام امر الہی سے ہو جائے گا، مشکل و قسم کے ہیں، ایک مشائخ شریعت اور ایک مشائخ معرفت، شیخ شریعت تجوہ کو مخلوق کے ہر دروازے پر لے جائے گا (کہ معاملات و مدارات اور پر اطف زندگی کا طریقہ سکھائے گا) اور شیخ طریقت تجوہ کو قریب خداوندی کے دروازے کا راستہ بتائے گا، پس ضرورت دونوں کی ہے کہ اول ایک ہاتھ سے شیخ الحرم یعنی عالم شریعت کا دامن پکڑے اور پھر دوسرے ہاتھ سے عارف کا۔ دو دروازے ہیں جن میں داخل ہوئے بغیر تجوہ و چارہ نہیں، ۱ دروازہ مخلوق، اور ۲ دروازہ خالق۔ ۱ دروازہ دُنیا اور ۲ دروازہ آخرت کر اور مخلوق کا دروازہ اور دروازہ حق تعالیٰ شانہ کا دروازہ، جب تک تو پہنے دروازے سے گزرنہ جائے گا دوسرا دروازہ تجوہ کو نظرنا آئے گا، اپنے قلب سے دُنیا کی محبت اور تعلق سے باہر نکل تاکہ آخرت میں داخلہ نصیب ہو۔ شیخ شریعت کا خادم بن یہاں تک کہ وہ تجوہ کو شیخ طریقت کے پاس پہنچا دے۔ مخلوق (کے ساتھ وابستگی) سے باہر نکل کر حق تعالیٰ شانہ کی تجوہ کو معرفت حاصل ہو، یہ درجات ہیں کہ ایک درجہ دوسرے درجے کے بعد ہے، اور دونوں ایک دوسرے کی ضد ہیں کہ اکٹھے بھی نہیں ہو سکتے، یہ سب چیزیں باہم مخالف ہیں۔

پس سب کو مجمع کرنے کا طلب گار مت بن کر (اس ہوں میں) تیرے ہاتھ نہ تو یہ آئے گا نہ وہ۔ اپنے قلب کو جو خدا کا گھر ہے خالی کر کہ کسی دوسرے کو اس میں نہ چھوڑ جبکہ فرشتے اس گھر کے اندر نہیں جاتے جس میں کوئی تصویر ہو تو حق تعالیٰ تیرے قلب کے اندر کیوں نکردا خل ہو گا جبکہ اس میں بہت سی صورتیں اور بہت موجود ہیں، اس کے سوا ہر چیز بت ہے، پس بتوں کو توڑا اور کپڑے کو پاک صاف کر کہ گھر والا گھر میں نظر آئے اور تو وہ عجائب دیکھے کہ اس سے پہنے نہیں دیکھے تھے۔

یا اللہ! ہم کو توفیق دے اس روشن کی جو تجوہ کو ہم سے راضی بنادے اور ہم کو عطا فرما دُنیا میں بھی خوبی اور آخوت میں بھی خوبی اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے۔



## باب نمبر ④

علم زندگی اور جہل موت ہے<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-

ملعون ہے وہ شخص جس کا بھروسہ اپنی جیسی مخلوق پر ہو۔

کتنی کثرت سے ہیں وہ لوگ جو اس لعنت میں داخل ہیں، بہت سی مخلوق میں سے ایک ہی آدھہ ہو گا جو حق تعالیٰ پر بھروسہ رکھتا ہو گا، اور جس نے حق تعالیٰ پر بھروسہ کیا تو بے شک اس نے مضبوط کر دی کو تھام لیا اور جس نے اپنی جیسی (کمزور محتاج) مخلوق پر بھروسہ کیا اس کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی شخص مٹھی میں پانی بند کر لے اور سمجھے کہ پانی پر قبضہ کر لیا مگر اپنا ہاتھ کھولے تو اس میں کچھ بھی نظر نہ آوے (تجھ پر افسوس) مخلوق تیری حاجتیں ایک دو دن پوری کر دے گی، آخر کار تھنگ آجائے گی (اور گھبرا کر رُخ بدالے گی) تو حق تعالیٰ کی صحبت اختیار کر اور اسی پر اپنی حاجتیں پیش کر کر دنیا ہو یا آخرت نہ وہ تجھ سے کبھی تھنگ آئے گا اور نہ گھبراۓ گا، صاحب توحید کی قوت جیسی قوت کا حامل نہ کوئی باپ رہتا ہے نہ مال، نہ کنبہ، نہ دوست، نہ دشمن، نہ مال، نہ جاہ اور نہ کسی ایک چیز کے ساتھ قرار و سکون ہے، یہ خیر حق تعالیٰ شانہ کے دروازے اور اس کے احسانات سے ہے۔ اے اپنے درہم دوینار پر بھروسہ رکھنے والے! انقریب یہ تیرے ہاتھ سے جاتے رہیں گے، یہ سزا کے طور پر ہے، جس طرح تو نے ان کو طلب کیا ہے (ای طرح کبھی) یہ دوسرے کے ہاتھ میں تھے (پس جب اس کی سزا کا وقت آیا) تو اس سے چھین کر تیرے حوالے کر دیئے گئے تاکہ تو ان سے اپنے آقا کی اطاعت پر اعانت حاصل کرے سو تو نے

(۱) بروز جمعہ بوقت صبح یتارنگ ۱۶ بر جب ۱۵۵۵ھ بمقام مدرسہ معمورہ۔

ان کو اپنابت ہی بنا لیا (کسان و قاضی الحاجات سمجھہ برانی پر مشتمل کرنے لگا)۔ اے نادان! اللہ واسطے علم یکھ اور اس پر عمل کر کے وہ تجھ کو (شاہی) آداب سکھادے گا، علم زندگی ہے اور جہل موت ہے، صدقیق علم (شریعت) کی تحصیل سے جو (عام مومنین میں) مشترک ہے فارغ ہو لیتا ہے تو خاص علم یعنی قلوب اور اسرار کے علم (کے مدرسہ) میں داخل کر دیا جاتا ہے، پس جب اس علم میں مشکلم ہو جاتا ہے تو وین خداوندی کا باادشاہ بن جاتا ہے کہ اپنے باادشاہ بنانے والے (شہنشاہ جل جلالہ) کے اذن سے حکم کرتا اور روکتا، بخشش کرتا اور محروم بنا تارہتا ہے، وہ مخلوق میں سلطان بنتا ہے کہ حق تعالیٰ کے حکم سے حکم دیتا ہے اور اسی کے کہنے سے منع کرتا ہے اور اسی کے حکم سے مخلوق سے لیتا ہے اور اسی کے حکم سے مخلوق کو دیتا ہے، پس حکم کے اعتبار سے مخلوق کے ساتھ ہوتا ہے اور علم کے لحاظ سے حق تعالیٰ کے ساتھ حکم اس دروازے کا دربان ہے اور علم گھر کا اندر ورن، حکم عام ہے اور علم خاص عارف حق تعالیٰ کے دروازے پر کھڑا ہوا ہے کہ اس کو معرفت کا علم اور ان امور کی اطلاع پرروکی گئی ہے جن کی اطلاع ذہنوں گئیں ہے اس کو دینے کا حکم ہوتا ہے تو کھاتا ہے اور بھوکار کھنے کا حکم یا جاتا ہے تو بھوکار ہتا ہے، بھی ایک شخص پر توجہ کرنے کا حکم ہوتا ہے تو اس پر توجہ کرتا ہے اور ذہرے شخص سے بے تو جھی کا حکم کیا جاتا ہے تو اس سے بے توجہ بن جاتا ہے، کسی شخص سے اس کو لینے کا حکم ہوتا ہے اور کسی پر اس کے پیش کئے ہوئے نذر بانے کو اپس کر دینے کا، جو شخص اس کی مدد کرتا ہے اس کی (خدا کی طرف سے) مدد کی جاتی ہے اور جو اس کو تغیری سمجھتا ہے وہ (خدا کی طرف سے) خوار ہوتا ہے، اہل اللہ تمہاری جانب تمہارے ہی لفظ کے لئے آتے ہیں نہ کہ اپنی ضرورتوں کے لئے، ان کو تو مخلوق میں سے کسی ایک کی بھی ضرورت نہیں ہے، وہ مخلوق کی رسیبوں میں بل دیئے اور ان کی تغیری کو مضبوط بناتے اور ان پر شفقت فرماتے ہیں، وہ خدائی سردار ہیں جو نیا اور آخرت میں۔ وہ جو کچھ حکم سے لیتے ہیں اپنے لئے نہیں مخلوق کی خیر خواہی اور اسی میں مشغول رہنا ان کا کام ہے اس لئے جو چیز حق تعالیٰ کی طرف سے ہوا کرتی ہے وہ واحم اور قائم رہتی ہے، اور جو چیز غیر اللہ کی طرف سے ہوتی ہے وہ قائم نہیں رہتی، حکم کا اور علما کے باعمل کا خارم بن اور اس پر بحارہ، جب اذل تو علم کی خدمت پر جنمے گا تب ضرور ہے کہ

دوبارہ علم تیری خدمت کرے اور جس طرح تو اس کی خدمت پر جمار ہے گا تو قلبی فہم اور باطنی نور تجوہ کو عطا ہو گا۔

صاحبوا جملہ امور حق تعالیٰ کے خواہے کرو کر وہ تمہارا تم سے زیادہ واقف کار ہے، اس کی کشاش کے منتظر ہو کہ ایک پل سے دوسرے پل تک بہت ہی گنجائش ہے، پس کیا بعید ہے کہ دوسرے ہی لخطہ میں تنگی رفع اور وسعت عطا فرمادے، حق تعالیٰ کے خادم بنو اور اس کا دروازہ کھلوا اور مخلوق کے دروازوں کو بیند کرو (کہ بجز اس کے) کسی سے پکھنہ نامگو، پس وہ تم کو عجیب عجیب عنایتیں وکھائے گا جو تمہارے شارے باہر ہیں، تجوہ پر افسوس! اگر اللہ چاہے گا کہ مخلوق کے ہاتھوں تجھے نفع پہنچائے تو نفع پہنچائے گا اور اگر چاہے گا کہ ان کے ہاتھوں تجوہ کو نقصان پہنچائے تو نقصان پہنچائے گا کیونکہ وہی ان کے قلوب کو مسخر کرنے والا اور نرم یا سخت بنادینے والا ہے، وہی زندہ کرنے والا اور مارنے والا ہے اور وہی دینے والا اور نہ دینے والا ہے، وہی عزت بخشنے والا اور ذلیل بنانے والا ہے، وہی یہاں کی ڈالنے والا اور صحت دینے والا ہے، وہی پیہٹ بھرنے والا اور وہی بھوکا رکھنے والا ہے، وہی کپڑے دینے والا اور نگار کھنے والا ہے، وہی محسن دینے والا اور وہی وحشت دینے والا اور وہی اقل و آخر و ظاہر و باطن سب کچھ وہی ہے نہ کہ کوئی دوسراء، اپنے دل سے اس کا اعتقاد رکھ اور اپنے ظاہر سے مخلوق کے ساتھ اچھا برداشت کر کیونکہ پرہیز گار اور نیکوکاروں کا یہی کام ہے کہ اپنی ہر حالت میں حق تعالیٰ سے ڈرتے رہتے ہیں اور مخلوق کے ساتھ خندہ پیشائی سے ملتے ہیں کہ حسن و خلق کے ساتھ قرآن و حدیث پر عمل کرنے کا حکم کرتے ہیں جن کو وہ اپنے دلوں سے سمجھو بھی سکیں اور ان کو احکام قرآن و حدیث پر عمل کرنے کا حکم کرتے ہیں، پس اگر وہ مان لیتے ہیں تو یہ ان کی قدر کرتے ہیں، اور اگر ان دونوں سے باہر چلتے ہیں تو ان کے درمیان نہ دوستی باقی رہتی ہے، نہ محبت وہ حق تعالیٰ کے امر و نبی کے متعلق مخلوق کے ساتھ بے لحاظ ہیں جاتے ہیں۔ اپنے قلب کو مسجد بنا کہ اللہ کے ساتھ کسی کو بھی مت پکار جیسا کہ حق تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-

واقعی مسجدیں اللہ ہی کی ہیں، پس ان میں آ کر اللہ کے ساتھ شریک

بنا کر ملت پکارو۔

پس جب اس بندے کا درجہ اسلام سے ترقی کر کے ایمان تک اور ایمان سے آگے بڑھ کر ایمان تک اور ایمان سے معرفت تک اور معرفت سے علم تک اور علم سے محبت تک اور محبت سے محبوبیت تک اور طلب سے مطلوبیت تک پہنچ جاتا ہے تو اس وقت تو اس کی یہ حالت ہو جاتی ہے کہ اگر غفلت کرتے تو اس پر قائم نہیں رکھا جاتا اور جب بھول واقع ہو تو یاد و لایا جاتا ہے اور سوچائے تو جگایا جاتا ہے اور غافل ہو تو ہوشیار کر دیا جاتا ہے اور پشت پھیرے تو سامنے کے رُخ پھیر لیا جاتا ہے اور جب چپ ہو جائے تو ہوادیا جاتا ہے، پس ہر وقت ہمیشہ بیدار اور صاف رہتا ہے کیونکہ اس کے قلب کا آئینہ صاف ہو گیا ہے کہ باہر ہی سے اس کا اندر و کھانی دیتا ہے اس کو بیداری اپنے نبی سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے میراث میں ملی ہے کہ سونے کی حالت میں صرف آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی آنکھیں سوتی تھیں اور وہ سوتا تھا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم جس طرح سامنے سے دیکھتے تھے اپنے پچھے بھی دیکھتے تھے، ہر ایک کی بیداری اس کے حال کے موافق ہوتی ہے، پس جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیداری تک تو کوئی پہنچ ہی نہیں سکتا اور نہ کسی کی طاقت ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خاصیتوں میں سے کسی خاصیت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا ساتھ ہو سکے، ہاں اتنی بات ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی امت کے ابدال اور اولیاء آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے پس خور دوکھانے اور پانی کے دستر خوان پڑاتے ہیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے مقامات کے سمندروں میں سے ایک قطرہ اور گرامات کے پہاڑوں میں سے ایک ذرہ ان کو دیا جاتا ہے کیونکہ وہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وارث، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے و مضبوط تھامے ہوئے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے مد دگار، آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی پہنچنے کا راستہ بنانے والے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دین اور شریعت کو پھیلانے والے ہیں، حق تعالیٰ کی سلامتیاں اور تھیات نازل ہوں آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے وارثوں پر۔ قلب موسیٰ نے دنیا پر نظر ڈالی پس اس کو چاہا اور طالب ہنا اور اس کا دل اس سے نہ ہو گیا، پس دنیا نے اس کے دل پر قبضہ کرنا چاہا کہ میرے سواد و سری طرف نہ بچکے تو اس نے دنیا کو طلاق دے دی، اس کے بعد آخرت کا خواہاں ہوا جتی کہ اس کو پالیا، پس اس کا دل اس سے بھر گیا، تب اس کو اندیشہ ہوا کہ کہیں

اُس کو اپنا پابند بن کر اس کے پروردگار سے روک نہ لے لہذا اس کو بھی طلاق دے دی، اور اس کو دُنیا ہی کی بغل میں بخادیا (البتہ) اس کا حق ادا کرتا رہا (کہ نماز روزے میں کمی نہ آئی) اور خود حق تعالیٰ کے دروازے سے جاملا، پس اسی کے پاس خیر مجاز لیا اور اس کی چوکھت کو تکیہ بنا لیا۔ ابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام کے طریقے پر جاملا جنہوں نے ستاروں سے بے تو جی فرمائی، اس کے بعد چاند سے اور اس کے بعد سورج سے، اس کے بعد (جملہ حوار ثات سے بیزار ہو کر) فرمادیا کہ:-

میں ان کو محبوب نہیں سمجھتا جن کا نور چھپ جانے والا ہے، میں نے تو سب سے یکسو ہو کر اپنا منہ اسی ذات کی طرف کر لیا ہے جس نے آسمان و زمین کو بنایا ہے اور میں مشرکین میں نہیں ہوں (کہ غیر اللہ کو شریک گردانوں)۔

پس جب چوکھت پر تکیہ لگا رہا اور حق تعالیٰ نے اس کی بچی طلب کو جانچ لیا تو دروازہ کھول دیا اور اس کے قلب کو اپنے حضور میں باریابی کی اجازت دی، پس اس کی مزانج پُری کی اور حالانکہ وہ اس سے زیادہ واقف ہے (مگر مانوس بنانے اور اپنی شفقت و پیار خاطر فرمانے کے لئے) جو کچھ دُنیا اور آخرت کے ساتھ (وصل و طلاق کا) واقع گزر اتحا اس سے پوچھا، پس اس نے سارا قصہ کہہ سنا یا، جب حق تعالیٰ نے اس کو اپنا قرب دُنس عطا فرمایا اور اپنی خوشنودی کے خلعت اس کو بخشنے اور علم و دانش سے اس کو لبریز کر دیا اور اس کی طلاق دی ہوئی دُنیا اور آخرت کو بلا کر ان دونوں سے اس کا جدید عقد کر دیا، اور اس کے اور ان دونوں (نئی یہیوں) کے مابین شرط نامہ لکھ دیا جس میں اس کو بھی اذیت نہ دینے کی ان پر شرط درج فرمائی اور ان دونوں کو اس کا خدمت گار بنا دیا کہ اس کے مقصوم اس کو پورے پورے دیتی رہیں اور ان کے دلوں میں اس کی محبت ڈال دی (کہ عاشق بن کر شوق و رغبت سے اس کے آرام کا سامان کریں) پس اس کے حق میں معاملہ پلٹ گیا (کہ پہلے یہ دُنیا و آخرت کا طالب تھا اور اب وہ دونوں اس کی طالب بن گئیں) اس کے قلب کی قیام گاہ رتب کے قریب قرار پائی اور ماسوی اللہ سب اس سے یکسو ہو گئے، بندہ آزاد بن گیا کہ صرف اللہ کا غلام رہا اور جملہ ماسوی اللہ سے آزاد ہو گیا، آسمان و زمین میں

بے قید کہ اس پر گوئی شے قبضہ نہیں کر سکتی، اور وہ جملہ اشیاء پر قابض ہے، بادشاہ بن گیا کہ بجز شاہنشاہ کے کسی کا بھی اس پر قبضہ نہیں، با جا زستِ عامہہ بلا قید اس کے سامنے (شاہنشاہی) کا دروازہ کھلا ہوا ہے کہ نہ کوئی دربان ہے نہ روک توک کرنے والا۔

صاحب زادہ اللہ والوں کا علامہ بن کرذینا اور آخرت ان کی خادم بن جاتی ہیں، جس وقت بھی وہ (آن سے کچھ لینا) چاہتے باذنِ خداوندی لے لیتے ہیں، وہ تم کو عطا کریں گے دُنیا کی صورت اور آخرت کے معنی (کہ صرف بدن دُنیا سے وابستہ ہے اور ول حصولی آخرت میں منہمک رہے گا)۔ یا اللہ! دُنیا اور آخرت دونوں جگہ ہماری اور ان کی واقفیت کروادے (کہ یہاں بھی ہم ان کو پہچان لیں تاکہ صحبت سے لفظ انہا سکیں)۔



## باب نمبر ①

دُنیا کی محبت مصائب و آلام ہی دیتی ہے<sup>(۱)</sup>

دُنیا ایک بازار ہے جو عنقریب بند ہو جائے گا، جلوق پر نظر رکھنے کے دروازوں کو بند کرو اور حق تعالیٰ پر نظر رکھنے کا دروازہ کھولو، قلوب کی صفائی اور باطن کے قریب (حاصل ہو جانے کے وقت) کسب معاش اور اساب کے دروازوں کو بند کرو (مگر) انہیں معاملات میں جو تمہارے ساتھ ہیں نہ کہ ان امور میں جو تمہارے علاوہ بی بی بچوں اور تابعین کو بھی شامل ہیں، پس چاہئے کہ کہاں اڑ و سروں کے لئے ہوا اور تحریکیل دوسروں کے لئے ہوا اور تم اپنی خاص ذات کے لئے حق تعالیٰ کے فضل کے طبق سے مانگو، اور اپنے نفوں کو تو دُنیا کے پس پشت بخداو (کہ اپنی ضروریات بشریہ پوری کریں) اور دل آخرت کے پاس (کہ اس کے حصول کی تمنا کر کے) اور اپنے اسرار و باطن کو مولا کے پاس کہ "آپ جانتے ہی ہیں جو کچھ ہماری مراد ہے" (نیز آپ نے فرمایا کہ) اہل اللہ انہیا علیہم السلام کے قائم مقام ہیں، پس جس بات کا بھی وہ تم کو حکم کریں اس کو قبول کرو، کیونکہ وہ تم کو اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے حکم سے کہتے ہیں اور انہیں کے منع کرنے سے منع فرماتے ہیں۔ ان کو بلایا جاتا ہے تو وہ بولتے ہیں، نہ اپنی طبیعت اور نفس کی خاطر کوئی حرکت کرتے ہیں اور نہ اپنی خواہشات نفس کو دین خداوندی میں خدا کا شریک بناتے ہیں (کہ بعد انہیں ایجاد کر کے شارع بن جاویں) وہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جملہ اقوال و افعال میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے تابع ہوتے ہیں، انہوں نے حق تعالیٰ کا یہ ارشاد سنایا کہ:-

جو کچھ تم کو رسول دیں وہ لے لو اور جس سے روکیں اس سے روک جاؤ۔

انہوں نے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع کی حقی کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے

(۱) برداز یکشنبہ بوقت صبح تاریخ ۱۸ ارجب ۱۴۵۲ھ۔

ان کو اپنے بھیجنے والے (خدا) تک پہنچا دیا، وہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مقرب ہوئے، پس رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کو حق تعالیٰ کا مقرب بنادیا کہ ان کے لئے القاب اور ظلعتیں اور مخلوق پر حکومت (کا پروانہ) نافذ فرمایا۔

اے منافقو! تمہارا گمان ہے کہ وین ایک قصر کھانی اور امر آخرت ایک مہمل ہے ہے (کہ نہ جزا ہے نہ مزا) نہ تم کو عزت فصیب ہوگی نہ تمہارے (گمراہ کشندہ) شیطانوں کو اور نہ تمہارے پدھم نشینوں کو۔ یا اللہ ارحم فرمائجھ پر اور ان پر اور ان کو رہائی دے نفاق کی دللت اور شرک کی قید سے۔ اللہ کی عبادت کرو اور اس کی عبادت پر حلال کمانی سے مدد حاصل کرو، کیونکہ حق تعالیٰ بندہ مؤمن و فرمانبردار کو جو اپنی حلال کمانی کھاتا ہے محبوب بتاتا ہے، محبت فرماتا ہے اس سے جو کھائے اور کام بھی کرے، اور ناپسند سمجھتا ہے اس کو جو کھائے اور کام کچھ نہ کرے، محبت رکھتا ہے اس سے جو اپنے کسب سے کھاتا ہے اور بعض رکھتا ہے اس سے جو اپنے نفاق سے کھاتا ہے کہ صورت درویشانہ بنانا کر لوگوں کے نذر انے لیتا پھرتا ہے اور مخلوق پر بھروسہ رکھ کر کھاتا ہے (پس ضعیف پر بھروسہ کرنے کے سبب) لامحالہ نامرا درہتا ہے، وہ محبوب سمجھتا ہے اس کو جو اسے یکتا سمجھتے اور مبغوض سمجھتا ہے اپنے ساتھ نزاع کرنے والے کو، موافق کرنا شرط محبت ہے اور مخالفت کرنا شرط عداوت ہے، اور اپنے رتب کے سامنے سرتسلیم خم کرو اور دُنیا و آخرت دونوں کے متعلق اس کی تدبیر پر راضی رہو۔ ایک مرتبہ میں چند روز تکلیف میں بیٹا رہا، تب میں نے اس کے رفع ہونے کی حق تعالیٰ سے درخواست کی، پس اس نے مجھ پر دُسری تکلیف اور بڑھادی اس وقت میں تحریر ہوا کہ دُعا کا شمرہ اکٹا ملا، ناگہاں ہاتھ کی صدائی دی کہ مجھ سے کہتا ہے (کیوں صاحب! تم نے اپنی ابتدائی حالت میں کیا ہم سے یوں نہ کہا تھا) کہ میری حالت شان تسلیم ہے۔ پس مجھے ادب ملا اور میں ساکت ہو گیا۔ تجھ پر افسوس کے دعویٰ تو اللہ تعالیٰ کی محبت کا کرتا ہے اور محبوب بناتا ہے دُسروں کو، وہی صفائی ہے اور دُسرے سب کدورت ہیں، پس جب دُسروں کو مجھ سمجھ کر تو صفائی کو مکدر بنائے گا تو تجھ پر کدورت ڈال دی جائے گی، تیرے ساتھ دوہ برتاؤ کیا جائے گا جو ابراہیم خلیل اللہ اور یعقوب علیہما السلام کے ساتھ کیا گیا تھا، کہ جب ان کے اپنے بچوں اسماعیل علیہ السلام و یوسف علیہ السلام کی طرف ڈراہی ساقبی میلان ہوا تو

دونوں واپسے بچوں ہی میں ابتلا پیش آیا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو واپسے محبوب اہم اعلیٰ السلام کو تھا بیان میں چھوڑ آنے اور جوان ہونے پر اپنے باتھوں ذمہ کرنے کا حکم ہوا، اور یعقوب علیہ السلام اپنے محبوب یوسف علیہ السلام کو پرسوں دیکھنے سکنے یہاں تک کہ صدمہ مفارقت سے ناہینا ہو گئے۔ اور جو برتاؤ ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کیا گیا تھا جبکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے نواسوں حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما پر مکل ہوئے تو جبریل آئے اور پوچھا کہ کیا آپ کو ان کے ساتھ محبت ہے؟ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ہاں! پس جبریل نے کہا کہ بہت اچھا! ان میں سے ایک کو زہر پلایا جائے گا اور زہرے دوسرے سودہ میداںی کر بلامیں بھوکے پیاسے قتل کئے جائیں گے۔ پس دونوں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب سے نکل گئے اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے قلب کو اپنے مولا کے لئے خالی کر لیا اور دونوں نواسوں کو دیکھ کر خوش ول مبدل بختم ہو گیا۔ حق تعالیٰ شانہ اپنے انبیاء و اولیاء اور نیک بندوں کے قلب پر بڑی غیرت رکھنے والا ہے کہ ان میں کسی دوسرے کی محبت دیکھنہ میں سکتا۔ اے اپنے نفاق سے دنیا کے طلب گارا تو نے مٹھی میں پانی بھر کر سمجھ لیا کہ کچھ باتھ کھوں، ذرا اپنا باتھ کھوں، پس باتھ میں کچھ بھی نظر نہ آئے گا، تجھ پر افسوس کہ محنت مزدوری سے نفرت کرتا اور باتھ پاؤں توڑ کر بیٹھتا ہے کہ اپنے دین کو وسیلہ معاش بنا کر اس کے ذریعے سے لوگوں کے مال کھاتا ہے، محنت مزدوری تو جملہ انبیاء علیہم السلام کا طریقہ رہا ہے، ان میں کوئی بھی ایسا نہ تھا جس کے لئے کوئی صنعت نہ ہو، البتہ آخر میں جا کر انہوں نے تو کل اختیار کیا ہے اور باذنِ خداوندی مخلوق سے کیا ہے۔

اے دنیا اور اس کی شہوت و ہوس کی شراب میں بدست اغتریب اپنی لحد میں تجھ کو ہوش آیا چاہتا ہے، اس لئے وہ وقت آنے سے پہلے اس کی تیاری مکمل کر لو۔



## باب نمبر ۶

# بدعت خواہشِ نفس ہے جو یقیناً روزخ تک پہنچاتی ہے

علم حاصل کر اس کے بعد عمل کر، مخلص بن، اپنے نفس اور یہ مخلوق سے مجرم ہو اور اللہ کے ہو جاؤ، پھر سب کو چھوڑ کر اپنے مشغل میں کھیتے رہو۔ اور کہو جس طرح ابراہیم علیہ السلام نے کہا تھا کہ:-

یہ سب تو میرے ذہن میں ہیں، بجز رتب العالمین کے (کہ بس وہی میرا محبوب ہے)۔

جب تک تیری (حالت ابتدائی ہو کہ) انظر مخلوق پر پڑے تو مخلوق سے الگ رہ اور ان کو مبغوض سمجھو، ہاں جب تیری تو حیدر رست ہو جائے کہ مصرف حقیقی ہر نوع نقصان میں خدا ہی کو سمجھنے لگے اور شرک تیرے قلب سے نکل جائے تو مخلوق کی طرف لوٹ اور ان سے مل جائیں اور جو کچھ علم تیرے پاس ہے ان کو اس سے ففع پہنچا اور ان کو ان کے پروردگار کے دروازے کا راستہ بتا، خواص کی موت ساری مخلوق سے مر جانا اور ارادہ اور اختیار سے مر جانا ہے، جس کے لئے یہ مر جانا ذرست ہو جاتا ہے اس کے لئے اپنے رب کے ساتھ حیات ابدي ذرست ہو جاتی ہے کہ اس کی ظاہری موت (برائے نام گویا) ایک لحظہ کا لکھ، ایک لحظہ کی غشی اور ایک لحظہ کی عدم موجودگی ہے کہ ذرا سی دیر کا ہونا ہے اس کے بعد (بیشہ کی) بیداری، اگر تجھ کو یہ موت مطلوب ہے تو معرفت و قرب اور آستانہ خداوندی پر (سر رکھ کر) سورہ بنی کی شراب نوشی اختیار کر دست رحمت و احسان تجھ کو تھام لے گئی، پس تجھ کو داعی حیات عطا فرمائے گا۔ نفس کی غذا جدابی اور قلب کا حانا جدابی اور باطن کا طعام مجدابی ہے،

اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-  
میں اپنے پروردگار کے پاس رہتا ہوں، پس وہ مجھ کو کھلاتا اور پلاتا  
رہتا ہے۔

مطلوب یہ تھا کہ معانی (کی غذا) کھلاتا ہے میرے باطن کو اور روحانیت (کا  
طعام) کھلاتا ہے میری روح کو کہ وہ غذا مجھے نوش کرتا ہے جو میرے ہی لئے مخصوص ہے،  
اول آپ کو جسم اور قلب سے مراجح حاصل ہوئی اس کے بعد اپنے بدن کو (ذینا میں) رکھا  
اور اپنے قلب اور باطن سے اور پرچڑھے حالانکہ لوگوں کے سامنے موجود ہے، میں حال  
آپ کے ان سچے وارثوں کا ہے جو علم اور اخلاص اور تعلیمِ خلق کے جامع ہیں۔

صاحبہ اہل اللہ کا بچا کھچا کھالو اور جو کچھ ان کے برتوں میں نظر رہا ہے اس کو پی  
جائے، اے وہ شخص جو علم کا مدعی ہے، عمل کے بغیر تیرے علم کا مطلق اعتبار نہیں، اور نہ اخلاص  
کے بغیر عمل کا اعتبار ہے کیونکہ وہ جسم بلا روح ہے (کہ مٹی میں وبا نے کے قابل مردہ ہے)  
تیرے اخلاص کی علامت یہ ہے کہ نہ تو لوگوں کی تعریف کی طرف توجہ کرے اور نہ ان کی  
نیت کی طرف اور نہ اس مال و متاع کی طرف جوان کے ہاتھ میں ہے بلکہ زیبیت کو اس کا  
حق ادا کرے (کہ اسی کو مرتبی سمجھے اور) نعمت وہندہ کے لئے عمل کرے نہ کہ نعمت کے  
لئے، مخلوق کے پاس جو کچھ ہے وہ چھلکا ہے اور خالق کے پاس جو کچھ ہے وہ مغز اور گری  
ہے، پس جب ذاتِ حق میں تیری سچائی اور اس کے لئے تیر اخلاص صحیح ہو جائے گا اور اس  
کے حضور میں تیرا کھڑا رہنا دائی بن جائے گا، تب وہ اس گری کا روغن تجھ کو کھلائے گا اور تجھ کو  
آگاہی سمجھنے کا مغز کے مغز اور باطن کے باطن اور معنی کے معنی پر، پس تو تمام ماسو اللہ سے  
برہنہ ہو جائے گا، یہ برہنگی قلب کے متعلق ہے نہ کہ بدن کے، زہد کو تعلق دل سے ہے نہ کہ  
جسم سے، روگردانی باطن کی معتبر ہے نہ کہ ظاہر کی، نظر معانی پر ہوتی ہے کہ نہ الفاظ پر، دیکھنا  
حق تعالیٰ شانہ کا ہے نہ کہ مخلوق کا، مدار اس پر ہے کہ تجھ کو حق تعالیٰ کی معیت نصیب ہوند کہ  
مخلوق کی، کہ تمہارے اعتبار سے ذینا اور آخرت سب ہی معدوم ہو جائے، وہی رو جائے، نہ  
ذینا ہونہ آخرت، وہ ہوا اور اس کے سوا کوئی شے نہ ہو۔ محبین خداوندی کو جواہر اکی مخلوق میں  
نتخب ہیں بدین تکلیفوں میں بذا مزا آتا ہے شہدا وَ وَ جو کفار کی تلواروں سے قتل کئے جاتے

ہیں، اپنی بدنبال تکلیفوں پر بڑا مزہ آتا ہے، انہیں ایسی لذت آتی ہے کہ کہتے ہیں اور پھر اسی میں گھستے اور بار بار متنقل ہونے کی تمنا کیسی کرتے ہیں، پھر کیا پوچھنا ان کا جو ششیرِ محبت کے متنقل ہیں (پس اس تکلیف کو بر بادی نہ سمجھ کہ) اجسام زاہدان پر ویرانی معصیتوں سے چھپایا کرتی ہے (اور جب معصیت کے بغیر بلا آؤے تو وہ عین نعمت ہے) کیا ویران جگہوں کو تو نے نہیں دیکھا کہ وہاں کے باشندوں کو معصیتوں ہی نے ویران بنایا ہے، کیونکہ معصیتوں شہروں کو ویران بناتی ہیں اور بندوں کو ہلاک کرتی ہیں اس طرح تیرابدن (گویا) ایک شہر ہے، جب تو اس میں معصیت کرے گا (کہ کسی عضو سے کوئی کام خلافِ شرع کرے گا) تو تیرے جسم کی طرف ویرانی آئے گی، اس کے بعد تیرے وین کے جسم پر چھائے گی کہ تجھ کو اندر ہا بننا اور بہرہ بیننا اور گونگا بیننا اور قوت کا جاتا رہنا نصیب ہو گا، تجھ کو طرح طرح کی بیماریاں ستائیں گی افلاس تجھ کو حاصل ہو گا، پس تیرے مال و دولت کا مکان ویران کر دے گا اور تجھ کو تیرے دوستوں اور دشمنوں کا محتاج بنا دے گا تجھ پر افسوس اے منافق! حق تعالیٰ سے دھوکا مت کر کر کوئی عمل کر کے ظاہر تو یوں کرتا ہے کہ یہ خدا کے لئے ہے اور ہے وہ مخلوق کے لئے کہ انہیں کو دکھانے کے لئے تو کر رہا ہے، اور ان سے نفاق کا برداشت برداشت رہا ہے، اور انہیں کی چاپلوسی میں لگ رہا اور اپنے پروردگار کو بھول رہا ہے، عنقریب تو دنیا سے مفلس ہو کر نکلے گا (تیرے سارے عمل یہیں رہ جائیں گے)۔ اے باطن کے مریض! دوا حاصل کر اور یہ دو اللہ تعالیٰ کے نیک بندوں کے سوا کہیں نہ ملے گی، ان سے دو اے اور اس کا استعمال کر، اسی سے تجھے جو دلگی محنت اور ابدی عافیت نصیب ہو گی تیرے اندر وہن کو بھی اور تیرے قلب کو بھی اور تیرے باطن کو بھی اور پروردگار کے ساتھ تیری خلوت کو بھی، تیرے قلب کو بھی دونوں آنکھیں کھل جائیں گی پس تو ان سے اپنے پروردگار کو دیکھے گا ان لوگوں میں سے بن جائے گا جو اس کے دروازے پر کھڑے رہتے ہیں اور اس کے سوا کسی کی جانب بھی نظر نہیں کرتے جس قلب میں بدعت ہو وہ حق تعالیٰ کی طرف کس طرح نظر کر سکتا ہے؟

صاحب ایجادِ مت کرو، بدعتی مت ہو، موافقت کرو، مخالفت نہ کرو، تابع دار بنو

نا فرمانِ مت بنو، مختلف بوسنگرِ مت بنو، حق تعالیٰ کے موحد بنو اور اس کے دروازے سے ملبو مت، اسی سے مانگو اور کسی سے نہ مانگو، اسی سے مدد چاہو اور غیر سے مدد نہ چاہو، اسی پر

بھروسہ کرو کسی پر بھروسہ مت کرو، اور تم آئے خاصاً خدا اپنے نفوس کو اس کے پرداز کرو اور اس کی تدبیر پر جو تمہارے متعلق ہو راضی ہو اور سوال چھوڑ کر اس کی یاد میں مشغول رہو، کیا تم نے حق تعالیٰ کا ارشاد نہیں سنا جو ایک کتاب میں فرماتے ہیں کہ جس شخص کو میری یاد نے سوال کرنے سے مشغول بنا لیا تو میں اس کے مانگنے والوں سے بہت زیادہ دوں گا حق تعالیٰ اپنے ایک فرمان میں ارشاد فرماتا ہے کہ میں ہم نہیں ہوں اس کا جو مجھے یاد کرے اور فرمایا ہے کہ میں اس کے پاس ہوں جن کے دل میری خاطر ٹوٹے ہوئے ہیں۔

صاحب زادہ! تیرا اس کو یاد رکھنے میں تیرا قلب اس کا مقرب بنے گا اور تو اس کے خاتمہ قرب میں داخل ہو جائے گا اور اس کا مہمان بن جائے گا اور قاعدہ ہے کہ مہمان کی عزت کی جاتی ہے، خصوصاً شاہی مہمان کی تو کب تک سلطنت و ملک میں مشغول رہ کر بادشاہ سے غافل رہے گا، عنقریب تو اپنی ملکیت و مالک کو چھوڑے گا اور عنقریب تو آخرت میں بلا یا جائے گا اور دیکھے گا کہ دُنیا گویا بھی تھی ہی نہیں، اور آخرت گویا ہمیشہ سے ہے میری افلas و مستی کے سبب مجھ سے بھاگو کہ کبھی کچھ مانگ نہ بیٹھے کیونکہ مجھے بے نیازی حاصل ہے تم سے اور تمام اہل مشرق و مغرب میں تم کو تمہارے لئے چاہتا ہوں کہ تمہاری رسیوں کو بٹ دوں۔ (اے مخاطب اللہ کے دین میں کسی بدعت اور ایسی ایجاد کو دخل نہ دے جو اس میں موجود نہ تھی) دو منصف گواہوں (یعنی قرآن و حدیث کی اتباع کر کہ دونوں تجھ کو تیرے رتب تک پہنچا دیں گے اور اگر تو بدعنی ہوا تو تیرے یعنی دونوں گواہ عقل اور خواہش نفس ہوں گے جو لامالہ تجھ کو دوزخ تک جا پہنچائیں گے، اور تجھ کو فرعون وہاں اور ان کے لشکروں کے ساتھ جاملا کیں گے، تقدیر کے حیلے حوالے کی کٹ جھی مت کر کے یہ تجھ سے مقابل نہ ہوگی، تیرے لئے علم و مدرس کے مدرسے میں داخل ہونا ضروری ہے، اس کے بعد عمل کا نمبر ہے اور پھر اخلاص کا، تجھ سے کچھ بن نہیں سکتا اور جبری سعی ختم ہو جائے گی، پس اپنی سعی انہیں کاموں میں مخصر کر جو تیرے لئے مفید ہوں۔ ایک شخص وجد کرتا ہوا کہنے لگا:-

وہ پیش خیہ کیا تھا کہ اس دہن (یعنی آپ) کا ایسا نصیر ہو گیا کہ جو

بھی دیکھتا ہے وہ پروانہ اور گرتا ہے؟

آپ نے فرمایا کہ شب و صال سے قبل پیا کی ایک نظر کہ اول اس نے اپنا شیدا

ہنالیا اور پھر محبوبیت سے نواز لیا۔

صاحب زادہ اتوjjہ کر اور حق تعالیٰ کی خوشنودی تک پہنچ جا کیونکہ جب وہ تجھ سے خوش ہو جائے گا تو تجھ کو محبوب بنائے گا، رزق کا غم اپنے قلب سے الگ کر کر رزق حق تعالیٰ کی طرف سے تیری مشقت و صعبہت کے بغیر تجھ تک پہنچنے لگے گا، سارے غموں کو اپنے قلب سے نکال دے اور سب غموں کو ایک ہی غم بنالے یعنی حق تعالیٰ کا غم، پس جب تو ایسا کرے گا تو وہ تیرے سارے غموں کا کفیل ہو جائے گا، غم اس کو کہتے ہیں جو تجھ کو بے چین بنائے، پس خدا ہی کے طلب میں بے چین رہنا ضروری ہے کہ کام چلے اور ساری بے چینیاں ڈور ہوں، اگر تیرا غم دُنیا ہے تو تو دُنیا کے ساتھ ہے، اور اگر تیرا غم آخرت ہے تو تو آخرت کے ساتھ ہے، اور اگر تیرا غم مخلوق کے ساتھ ہے تو تو مخلوق کے ساتھ ہے، اور اگر تیرا غم حق تعالیٰ شانہ سے ہے تو دُنیا اور آخرت دونوں میں تو خدا کے ساتھ ہے۔



## باب نمبر ۳

صوفی وہ ہے جس کا باطن کتاب و سنت کی  
اتیاع میں صاف ہو<sup>(۱)</sup>

جتاب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
جو ایسی حالت سے بنا سناورا جس کو لوگ پسند کرتے ہیں (کہ مخلوق کا  
محبوب بننے کے لئے مشائخانہ صورت بنائی، اور مقابلہ کیا اللہ کے  
ساتھ ایسی حالت سے جس کو وہ مکر سمجھتا ہے) تو وہ حق تعالیٰ سے ملے  
گا ایسی حالت میں کہ حق تعالیٰ اس پر غصب ناک ہو گا۔

من لوکا مِ شہوت اے منافقو اے آخرت کو دنیا کے بد لے بیچنے والو اے حق  
تعالیٰ کو مخلوق کے عوض فر وخت کرنے والو! اور اے پاہیدار کو ناپاہیدار کے بد لے میں بیچ  
وینے والو! تمہاری تجارت بڑی خسارے کی ہے کہ تمہارے رأس المال بھی غارت ہو گئے،  
تم پر افسوس کہ تم حق تعالیٰ کے غصے و غصب کا نشانہ بننے ہوئے ہو، اس لئے کہ جس شخص نے  
لوگوں کی خاطر ایسی صورت سنواری جو درحقیقت اس میں نہیں ہے تو اس پر حق تعالیٰ غصب  
ناک ہوتا ہے، اپنے ظاہر کو آداب شریعت سے سنوار، اور اپنے باطن کو اس کے اندر سے  
مخلوق کو باہر نکال کر سنوار، ان کے دروازوں کو بند کر اور اپنے قلب کے اعتبار سے سب کو فنا  
کر دے کہ گویا وہ پیدا ہی نہیں ہوتے، نہ ان کے ہاتھ پر کارکنی اور نفع کا، تو قلب کو  
سنوارنے میں لگ گیا اور قلب کی آرائش کو چھوڑ بیٹھا، قلب کی زینت توحید و اخلاص و رحم  
تعالیٰ پر بھروسہ کرنے، اس کو یاد رکھنے اور دوسروں کو بھول جانے سے ہوتی ہے۔

(۱) بروزہ شنبہ تاریخ ۸ ربیعہ ۱۴۴۵ھ بمقام مدرس معمورہ۔

عیسیٰ علیہ السلام سے روایت ہے آپ نے فرمایا کہ:-

نیک عمل وہی ہے جس پر تعریف کئے جانے کی محبت نہ ہو۔

اے آخرت کے اعتبار سے یہ تو فو، دیوانو! اور دنیا کے اعتبار سے عقل مند و ایک عمل تم کو مفید نہ ہو گا، ایمان کی تعلیم میں کوشش کر کے ایمان حاصل ہو جائے گا، توبہ اور معتدرت کر اور نادم ہو اور اپنی آنکھوں کے آنسو اپنے رخساروں پر بہا کہ حق تعالیٰ کے خوف سے رونا مصیحیوں کی آگ بجھانا ہے اور حق تعالیٰ کے غستے کی آگ کو بجھاتا ہے، جب تو اپنے دل سے توبہ کر لے گا تو بے شک سچی توبہ کا نور چہرے پر دمک اٹھے گا۔

صاحب زادہ! اپنے راز کی نگہداشت میں کوشش کر جب تک بھی تجھ کو نگہداشت کی طاقت رہے، پس جب غلبہ ہو (اور اس وقت راز فاش ہو جائے) تب تو محدود رہے، محبت چاک کر دیا کرتی ہے پر وہ اور ستر کی دیواروں کو، حیا کی دیواروں کو، وجود کی دیواروں کو اور مخلوق پر نظر کرنے کی دیواروں کو (کہ محبت کے صلے میں نہ اپنی خبر رہتی ہے نہ غیر کی)۔ جو شخص بناوٹ کر کے مصنوعی وجہ میں آئے اس کے نکال باہر کرنے کا حکم ہوتا ہے، اور مکلف مغلوب (جس پر بے اختیار آز خود حال طاری ہو) اس کے قدم کی خاک کا سرمه بنا لیا جاتا ہے اس لئے کہ وہ نفسانی تھا اور یہ قلبی ہے کہ وہ خلق کی طرف منسوب تھا اور یہ رتب کی طرف منسوب ہے۔ کوشش کر کہ توباتی نہ رہے بلکہ وہی وہ رہ جائے، کوشش کر کہ نہ اپنے آپ سے نقصان دفع کرنے میں تحرکت کرے اور نفع حاصل کرنے میں، پس جب تو ایسا کرے گا تو حق تعالیٰ تیرے لئے (اپنی مخلوق سے) اس کو کھڑا کر دے گا جو تیری خدمت کرے گا اور تجھ سے ایڈا رفع کرتا رہے گا، حق تعالیٰ کے ساتھ ایسا بن جائیے مردہ ہوتا ہے نہ لاتے والے کے ساتھ (کہ وہ جس کروٹ چاہتا ہے پلٹ دیتا ہے اور حرکت سے بے حس ہے) جیسے اصحاب کہف ہیں جو بیل علیہ السلام کے ساتھ، اس کے ساتھ وجود اور اختیار و تدبیر، ہر چیز کے بغیر رہنے والا ہیں، اس کی قضاۓ و قدر کے نازل ہونے کے وقت اس کے حضور میں ایمان اور یقین کے دونوں پاؤں پر جما کھڑا رہ، تقدیر کے ساتھ ایمان ہی تھہرتا اور جنمتا ہے اور نفاق بھاگ جایا کرتا ہے۔ منافق پر جوں جوں شب دروز گزرتے ہیں اس کا جسم دُبلا اور نفس دخواہش و طبیعت اس کی نزدیک رہتی رہتی ہے اور اس کے باطن اور قلب کی آنکھیں

اندھی ہو جاتی ہیں، اس کے گھر کا دروازہ آباد ہے اور گھر کا اندر وون ویران، اس کا حق تعالیٰ کو یاد کرنا صرف زبان سے ہے، دل سے نہیں ہے، اس کا غصہ نفس کی خاطر ہے نہ کہ اپنے پروردگار کی خاطر، اور اس کی ضد ہے کہ اس کا حق تعالیٰ کو یاد کرنا زبان سے بھی ہے اور قلب سے بھی، اور اکثر اوقات میں اس کا قلب ذاکر ہوتا ہے اور زبان خاموش، اس کا غصہ حق تعالیٰ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خاطر ہوتا ہے نہ کہ نفس اور خواہش اور طبیعت اور اپنی دنیا کی خاطر نہ کسی پر حسد کرتا ہے اور نہ (فقیرانہ متنانہ حال ہونے کے سبب) اس پر حسد کیا جاتا ہے اور نہ وہ (صابر و قانع ہونے کی وجہ سے) خوش حالوں سے ان کی خوش حالی میں نزاع کرتا ہے۔

صاحب زادہ! اپنے آپ کو بچا اس بات سے کہ کسی خوش حال سے نزاع کرے کہ (اس کو خوش حالی کیوں ملی اور مجھے حیوانی کیوں ملی؟) کیونکہ تیرے نزاع اور حسد سے اس کا کچھ بگڑے گا نہیں، وہ تو محفوظ اور ترقی پذیر ہے گا اور تو تباہ، سرگوں اور ذلیل و خوار ہو جائے گا۔ تو اپنی منازعت سے اس کی خوش حالی کو متغیر کس طرح کر سکتا ہے حالانکہ حق تعالیٰ کا علم پہلے (روز اول) ہی سے اس کی خوش حالی کے متعلق ہو چکا ہے (جو کسی کے نزاع و حسد سے بدل تو سکتا نہیں ہاں حسد کرنے والا علم خداوندی کی مخالفت کرنے والا ضرور قرار پائے گا، پس) جب حق تعالیٰ سے اس کے علم آئی میں نزاع کرے گا، جو تیرے اور دوسروں کی بابت (اس نے قائم فرمایا) ہے تو اس کی نظروں سے گر جائے گا اور تیرا علم جھکھ کو مفید نہ ہو گا، چنانچہ حق تعالیٰ نے فرمایا کہ:-

عمل کرنے والے (فضول) مشقت اٹھانے والے ہیں۔

اب تو بے کر حق تعالیٰ کی بارگاہ میں، دانا وہی ہے جو (گناہوں سے) محفوظ ہو، کسی مصیبت کے سبب جس کو وہ تیری جانب نازل فرمائے اس کا قدر کھنے سے باز مت آ، اپنی مصیبت کے ذور کر دینے کی آس اسی سے رکھ، اور مایوس نہ ہو کہ ایک ساعت سے ذوری ساعت تک بہت گنجائش ہے، ہر روز وہ ایک جدا شان میں ہے کہ ایک فریق سے ذورے فریق کی طرف منتقل فرماتا رہتا ہے، اس کے ساتھ صابر بنا رہ اور اس کی تقدیر پر راضی رہ کیونکہ تو نہیں جانتا شانید اللہ اس کے بعد کوئی اور بات پیدا فرمائے۔ جب تو صابر بنے گا تو وہ

تجھے سے مصیبت کو ہٹا کر دے گا اور تیرے لئے ایسی حالت فرمادے گا جو اس کو پسند ہوگی، جب تو جزع اور فزع اور اعتراض کرے گا تو وہ تجھ پر مصیبت کو بوجھل بنادے گا اور تیرے اعتراض کی وجہ سے اس پر سزا بڑھادے گا۔ حق تعالیٰ پر تمہارے اعتراض اور اس سے منازعت کرنے کا تمہیں حق نہیں، سزا کی زیادتی کا سبب تمہارا اپنے نفوس اور خواہشات اور اپنی اغراض کے ساتھ پڑا رہنا اور دنیا کو محظوظ سمجھنا اور دنیا کو جمع کرنے کی حرکت رکھنا ہے۔

صاحب! اگر (دنیا کے بغیر) چارہ ہی نہ ہو تو بس تمہارے نفس تو دنیا کے دروازے پر رہیں اور قلوب آخرت کے دروازے پر اور اسرار مولیٰ کے دروازے پر یہاں تک کہ نفس قلب بن جائے اور وہ ذاتِ قدر پھکھے جو قلب نہ پھکھا ہے اور قلب باطن بن جائے اور وہ مزہ پھکھے جو اس نے پھکھا ہے اور باطن فنا فی اللہ ہو جائے کہ نہ کچھ پھکھے اور نہ پھکھا جائے اس کے بعد حق تعالیٰ اس کو زندہ فرمائے اپنے لئے نہ کہ غیر کے لئے، پس اس وقت وہ کیمیاء بن جائے گا اس کا ایک درہم ہزار مشقاب ثانیہ میں پڑے گا تو سب کو سونا بنادے گا، پس یہی ہے غایتِ کلیہ اصلیٰ پائیدار مبارک ہو اس کو جس نے پہچانا جو کچھ میں کہہ رہا ہوں اور اس کا یقین کیا، مبارک ہو اس کو جس نے اس پر عمل کیا اور مخلص ہنا، مبارک ہو اس کو عمل کے ہاتھ سے تھاما، پس اس ذات کے قریب کر دیا جس کے لئے اس نے عمل کیا تھا۔

صاحب زادہ اجنب تو مر جائے گا تب مجھ کو دیکھے گا اور پہچانے گا، تو مجھ کو اپنے دائیں اور بائیں دیکھے گا کہ بوجھ اخنا اٹھا کر تجھ سے ہٹا رہا ہوں اور تیری بات (خدا سے نجات کا) سوال کر رہا ہوں، تو کب تک مخلوق کو شریک خدا سمجھنا اور ان پر بھروسہ کرتا رہے گا؟ تجھ پر یہ جانتا اجنب ہے کہ ان میں سے کوئی بھی نہ تجھ کو نفع و سکتا ہے نہ نقصان، ان کا محتاج دتو گنگر اور مغرب اور ذلیل (سب برابر ہیں) حق تعالیٰ (کا آستانہ) پکڑ مخلوق پر بھروسہ مت کر اور نہ اپنے کب اور طاقت وزور پر، پس حق تعالیٰ کے فضل پر بھروسہ کر، اسی ذات پر بھروسہ کر جس نے تجھے کب پر قدرت بخشی اور تجھ کو کمانا نصیب فرمایا، پس جب تو ایسا کرے گا تو وہ تجھ کو اپنے ساتھ سیر کرائے گا اور اپنی قدرت و علمِ آڑی کے عجائب دکھائے گا، تیرے قلب کو اپنے تک پہنچائے گا، اس نمبر پر چڑھتا کہ مخلوق کو خالق کی طرف لائے۔

تجھ پر افسوس! دعویٰ تو یہ کرتا ہے کہ تو صوفی ہے حالانکہ تو سرتاپا کدو رت ہے،

صوفی تودہ ہے جس کا باطن اور ظاہر کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت کی وجہ سے صاف ہو جائے، پس جوں جوں اس کی صفائی بڑھے گی وہ اپنی ہستی کے سمندر سے نکلتا اور صفائی قلب کے سبب اپنے ارادہ، اپنے اختیار اور اپنی مشیت کو چھوڑتا جائے گا، ساری خوبیوں کی جڑ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے قول میں بھی اور فعل میں بھی، جتنا بھی بندے کا قلب صاف ہو گا وہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خواب میں زیارت کرے گا کہ کسی چیز کا آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کو حکم فرمائیں گے اور کسی چیز کی ممانعت، وہ سرتاپا قلب بن جائے گا اور اس کا جسم ایک کنارے ہو جائے گا، وہ بن جائے گا خفا بلا ظہور اور صفائی بلا کدروت، اس کا ظاہری پوست ایک کنارے ہو جائے گا اور وہ مغز بلا پوست رہ جائے گا، اس کو معنوی حیثیت سے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی معیت نصیب ہو گی کہ اس کا قلب آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کی معیت میں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے سامنے پرورش پائے، اس کا ہاتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے دست مبارک میں ہو گا، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی اس کی طرف سے عرض و معروض کرنے والے واسطہ ہوں گے، قلب سے سب کا نکالنا (اتا مشکل کام ہے جیسے) اٹل پہاڑوں کا اکھاڑنا، اس کو مجاہدوں کی (کوہ شکن) کداں اور سخت مشقتوں کو برداشت اور آفتیں نازل ہونے پر بڑے صبر کرنے کی ضرورت ہے، تم اس شے کے طالب نہ ہو جو تمہارے ہاتھ نہ آئے، یہی تمہارے لئے غیبت ہے کہ قرآن پر عمل کرو اور مسلمان بن جاؤ، مبارک ہے تمہارے لئے کیا قیامت کے دن مسلمانوں کے گروہ میں رہو اور کافروں کے گروہ میں شامل نہ ہو، بڑی نعمت ہے اگر جنت کی زمین یا اس کے دروازے پر بیٹھنا (مل جائے) اور دوزخ کے طبقات والوں میں نہ ہو، ورنہ وعظ گوئی کی ہوں میں پڑ کر نفاق و بیاد شرک غنی کی بدولت کسی نہ کسی طبقہ جہنم میں جا پڑو گے۔ انکساری اختیار کرو، خوت والے نہ بنو، انکساری بلند کیا کرتی ہے اور خوت نیچا کھاتی ہے، جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

جس نے اللہ کے واسطے انکساری برتی حق تعالیٰ اس کو بلند

فرمائے گا۔

قلب جب ہر وقت حق تعالیٰ کی یاد میں رہتا ہے تو اس کو معرفت نعم تو حیدر تو کل اور جملہ ما سوا اللہ سے اعراض نصیب ہوتا ہے، ہر وقت ذکر میں رہنا دنیا دا آخرت میں ہمیشہ کی بھلائی کا سبب ہے، جب قلب ذرست ہو جاتا ہے تو ذکر اس میں ہر وقت رہنے لگتا ہے کہ اس کی ہر جانب اور سارے بدن پر لکھ دیا جاتا ہے، پس اس کی آنکھیں سو جاتی ہیں، مگر اس کا قلب اپنے پروردگار کی فکر میں لگا رہتا ہے، وہ اس (ذکر قلبی) کا اپنے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے وارث ہتا ہے۔ ایک بزرگ تھے جو بعض راتوں میں بلا ضرورت بھی سو جانے کا اہتمام کرتے اور ہر تکلیف نیند لایا کرتے تھے، پس کسی نے ان سے اس کی وجہ پوچھی تو انہوں نے فرمایا کہ:-

میرا قلب ( بواسطہ خواب) اپنے پروردگار کی زیارت کیا کرتا ہے۔  
ان کا قول سچا تھا کیونکہ سچا خواب (بھی ایک قسم کی) وہی خداوندی ہے، لہذا ان کی آنکھ کی شہنڈک نیند ہی میں تھی۔



## باب نمبر ①

بھروسہ مسبب الاسباب پر ہونہ کہ اسباب پر<sup>(۱)</sup>

جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
آدمی کے اسلام کی خوبیوں میں سے یہ بھی ہے کہ اس کام کو ترک کروے جو اس کو مفید نہ ہو۔

جس شخص کا اسلام حسین اور مسحکم ہوتا ہے وہ کاموں پر متوجہ اور غیر مفید سے روگردان ہوا کرتا ہے (کیونکہ غیر مفید کاموں میں لگنا اہل باطل اور بواہوس لوگوں کا کام ہے) اپنے آقا کی خوشنودی سے محروم ہے وہ شخص جو اس کی توقیل نہ کرے جس کا وہ حکم فرمادے اور جس کا اس نے حکم نہیں دیا اس میں مشغول رہے، یہی اصل محرومیت اور اصل سوت اور اصل مردودیت ہے، دنیا (کمانے) میں تیرا مشغول ہونا اچھی نیت کا محتاج ہے (کہ دین کی اعانت کے قصد سے ہو) ورنہ تو مردود ہے (اس لئے کہ غیر مفید کام میں لگنا ہے) اول اپنادل پاک کرنے میں مشغول ہو اس لئے کہ وہ فرض ہے، اس کے بعد معرفت (حاصل کرنے کے) درپے ہو، جب تاصل (صلاح قلب) برآ درکروے گا تو فرع (یعنی حصول معرفت کی ہوں) میں لگنا تجھ سے قبول نہ کیا جائے گا، قلب کے ناپاک ہوتے ہوئے اعضاۓ بدن کی پاکی مفید نہیں ہے، شریعت کے ذریعے سے اپنے اعضاۓ بدن کو پاک بنا اور قرآن پر عمل کر کے قلب کو پاک کر، اپنے قلب کو (غیر اللہ کی طرف متوجہ ہونے سے) محفوظ رکھتا کہ تیرے اعضاء بھی (خلاف شرع معصیتوں سے) محفوظ رہیں، جس برتن میں جو چیز ہوتی ہے وہی اس سے چھلکا کرتی ہے (لہذا) جو کچھ تیرے قلب میں ہوگا وہی تیرے اعضاء پر چھلکے گا، سمجھ دار بن (تیرے اعضاء کے اعمال سے معلوم ہوتا ہے کہ

(۱) بروزہ شنبہ بوقت شام بتاریخ ۱۳ رب جب ۱۴۵۵ھ بمقام مدرسہ معمورہ۔

تیرے قلب میں ایمان ہی نہیں اس لئے کہ) موت پر ایمان و یقین رکھنے والے کے یہ کام نہیں ہیں، یہ اس کے عمل نہیں ہیں جو حق تعالیٰ کی ملاقات (اور پیشی) کا دھیان رکھتا اور اس کی بانہ س اور جرج و قدح سے خائف ہو، تند رست قلب تو توحید، توکل اور یقین و توفیق اور علم و ایمان اور حق تعالیٰ کے قرب سے لبریز ہوا کرتا ہے، وہ ساری مخلوق کو محروم و ذلت و فقر کی نظر سے دیکھتا (اور سب کو درماندہ و عاجز و محتاج سمجھتا) ہے اور با وجود اس کے چھوٹے سے بچے پر بھی تکبر نہیں کرتا (اس لئے کہ اپنے آپ کو وہ سب ہی سے زیادہ درماندہ سمجھتا ہے) وہ کفار و منافقین اور اللہ کے نافرمانوں سے ملنے کے وقت غیرت خداوندی کے سبب درندہ جیسا ہوتا ہے (کہ بات بات میں چھاڑ کھانے کو دوڑتا ہے اور) حق تعالیٰ کے سامنے (زمین پر) پڑا ہوا مضغہ گوشت ہوتا ہے، چنانچہ نہ ہاتھ پاؤں ہیں نہ زبان، اور نیکوکار و پرہیزگار و محتاج بندوں کے سامنے جھکتا اور تواضع کرتا ہے، چنانچہ حق تعالیٰ نے انہیں لوگوں کی جن کے یہ حالات ہیں تعریف کی ہے اور ارشاد فرمایا ہے کہ:-

سخت دل ہیں کافروں پر اور حرم دل ہیں آپس میں۔

تجھ پر افسوس اے بد عقی! (جو ایجاد کردہ بد عتوں کو جزو مذہب اور کاری ثواب بنا کر گویا اپنے خدا ہونے کا دعویٰ کر رہے ہو) بجز اللہ تعالیٰ کے کسی وقدرت نہیں کہ وہ یوں کہے کہ ”واقعی میں ہی اللہ ہوں“ یہ کلام حق تعالیٰ کا ہے جو متكلم ہے (اور وہ نعوذ باللہ) گونگا نہیں ہے، اور اسی لئے موسیٰ علیہ السلام کے ساتھ اپنے کلام فرمانے کو تاکیدی الفاظ سے ذکر فرمایا ہے (جس میں مجاز کا احتمال نہیں رہا، چنانچہ فرمایا ہے اللہ نے) :-

کلام فرمایا موسیٰ سے متكلم بن کر۔

اس کے لئے کلام ثابت ہے جو سنا اور سمجھا جاتا ہے، اس نے موسیٰ سے فرمایا کہ:-  
اے موسیٰ! واقعی میں ہی اللہ ہوں۔

دُنیا جہان کا پالنے والا یعنی میں (جس کی آواز تمہارے کان میں آ رہی ہے اللہ ہوں) کوئی فرشتہ یا انسان یا جن نہیں ہوں اور میں (اور میں ہی) سارے جہان کا حاکم ہوں۔ مطلب یہ کہ فرعون اپنے اس قول میں (جس کو اس نے باو شاہست کے غرور میں رعایا سے کہا ہے) کہ میں ہی تمہارا بڑا حاکم ہوں اور مجھے چھوڑ کر خود اپنے خدا ہونے کا دعویٰ

کرنے لگا ہے، جھونٹا ہے، خدا میں ہی ہوں، نہ فرعون ہے نہ مخلوق میں کوئی ذور، مسوی جب واپس عصر کے وقت مسوی سردی، تاریکی رات کی اور حاملہ بی بی کے دروزہ کی گوناگوں پریشانی و تکلیف میں پڑے تو ان کا ایمان و ایقان ظاہر ہوا (اور عطا نبوت کا سبب بن گیا) جب وہ تاریکی شب اور بی بی کے اس تکلیف کے سبب جس میں وہ بے چاری بدل تھی، غم کے اندر ہیرے میں پڑے تب حق تعالیٰ نے ان کے لئے (پاس ہی کوہ طور پر) نور ظاہر فرمایا۔ پس انہوں نے اپنی عادت، اپنے کنبے، اپنی قوت اور اپنے اسباب سے فرمایا کہ تم سب نہیں خبر و مجھے آگ نظر آ رہی ہے (پتہ چلانے اور تانپے کے لئے انگارہ لانے کو وہاں جاتا ہوں، سو ظاہری مطلب تو یہ تھا مگر باطنی سرادیت تھی کہ) مجھے نور نظر آ رہا ہے میرا باطن میرے قلب میرے معنی اور میرے مغز کو نور و کھانی دے رہا ہے، میری تقدیر (جس میں شاہی سفارت کا پروانہ ملنا درج تھا) اور میری (شاہی دربار میں) راہ یابی (کا وقت) آ گیا اور ساری مخلوق سے بے نیازی مجھ کو نصیب ہو گئی، ولایت و خلافت (کی گھری) آگئی، جز میرے ہاتھ اور شاخ مجھ سے رخصت ہوئی، حقیقی بادشاہ میرے ہاتھ لگا اور (جھوٹی و ناپائیدار) بادشاہت رو چکر ہوئی، فرعون کی طرف سے میرا خوف ذور ہوا اور اب وہ خوف اسی (شہنشاہ آرٹی) کی طرف منتقل ہو گیا۔ (الغرض) اپنے متعلقین سے رخصت ہوئے اور انہیں اپنے رتب کو سونپ کر (اس نور کی طرف) چل کھڑے ہوئے، پس ضرور ہوا کہ ان کے متعلقین کی حفاظت ان کے بعد خود فرمائے (چنانچہ سب نے دیکھ لیا کہ کسی کا بال بھی بیکا نہ ہوا، اور مسوی چیغیر بن کر سب سے آ ملے) یہی حالت موسمن کی ہے کہ جب حق تعالیٰ اس کو مقرب بناتا اور اپنے دروازہ قرب کی طرف بلایتا ہے تو اس کا قلب (حیران ہو کر) دامیں باہمیں اور آگے پیچھے چار طرف نگاہ ڈالتا ہے (کہ یہ روشنی کہ در نظر آئی) پس حق تعالیٰ کی جہت کے سو اساری جہتیں مسدود پاتا ہے، تب شاہی بلا وے کا یقین کرتا اور اپنے نفس اور اپنی خواہش، اپنے اعضا، اپنی عادت، اپنے متعلقین اور جس علاقے سے بھی واسطہ تھا سب سے خطاب کرتا ہے کہ (صاحب از رخصت ہو) میں نے اپنے پروردگار کی جانب سے قرب کا نور دیکھ لیا ہے، سو میں اس کی طرف جاتا ہوں اور مجھ کو لوٹنا نصیب ہوا تو تمہاری طرف لوٹ آؤں گا (کہ تم کو بھی اس کے نور کی رہبری کروں گا ورنہ زہبے نصیب کے وہی ختم

ہو جاؤں)۔ غرض وہ دنیا اور ما فیہا اور اسباب اور جملہ خواہشات کو رخصت کر دتا ہے، ہر نو پیدا اور ہر مصنوع کو الوداع کہتا اور صانع کی طرف سفر اختیار کرتا ہے، پس ضروری بات ہے کہ حق تعالیٰ اس کے بیوی بچوں اور جملہ اسباب کا کفیل و کار ساز بنے، بعض احوال راز کے درجے میں ہوتے ہیں جو ذور والوں سے مخفی رکھے جاتے ہیں نہ کہ پاس والوں سے، ان سے چھپائے جاتے ہیں جن کے ساتھ بغض ہے نہ کہ ان سے جن کے ساتھ محبت ہے، اکثر وہ سے تو مخفی ہی رکھے جاتے ہیں اور شاذ و نادر افراد سے نہیں (اس لئے کہ محبوب کم ہی افراد ہوتے ہیں) تقبیح سے وقت دُست اور صاف ہو جاتا ہے تو ہر چہ جانب سے نداۓ حق سنتا ہے (اس لئے کہ نہ حق تعالیٰ مکان ممکن ہے اور نہ اس کے کلام کی آواز کسی خاص جانب میں محدود ہو سکتی ہے، اور وہ نبی و رسول اور صدیق و دیل کی نداوں کو سنتا ہے اور اس کی موت اس کی ذوری میں، اس کی شادمانی اس کے ساتھ سرگوشی رکھنے میں ہے کہ اس پر قانون بن کر ہر شیسے بے نیاز بن جاتا ہے، مرید (یعنی طالب و محبت) کی خوشنودی طاعتوں میں ہے اور عارف مطلوب (یعنی محبوب) کی خوشنودی قریب خداوندی میں، اے صاحب تصنیع! یہ چیز کیا ہے جس پر تو (زمجھا ہوا) ہے، یہ (ولایت و قریب حق کا) کام نفس و خواہش و طبیعت و جہالت اور مخلوق پر نظر ہوتے ہوئے دنوں کو روزہ رکھنے راتوں کو تجدی پڑھنے اور کھانے پہننے میں تنگی و رُکاوت پن برتنے سے پورا نہیں ہوا کرتا، اس سے تو کچھ بھی نہیں آئے گا، تجھ پر افسوس! مخلص بن اور (پابندی اسباب سے) رہائی حاصل کر (طالب) صادق بن کہ وصول و قرب نصیب ہو گا، اپنی ہمت بلند رکھ کہ بلندی حاصل ہو گی، شانِ تسلیم اختیار کر کہ (سب کچھ) تیرے حوالے کر دیا جائے گا (قضاء و قدر کی) موافقت کر (قضاء و قدر خادم بن کر) تیری موافقت کرنے لگیں گی۔ (خدا کو) خوش کر کہ (ہر چیز) تجھ سے راضی رہنے لگے گی، شروع تو کر تھیل حق تعالیٰ فرمائے گا۔ بار اala! تو آخرت میں ہمارے کاموں کا کفیل بن جا اور ہم کو ہمارے نفسوں اور مخلوق میں کسی ایک کے بھی حوالے نہ کر۔ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”حق تعالیٰ جبریل کو حکم دیا کرتا ہے کہ اے جبریل! فلاں شخص کو سلا و اور فلاں کو اٹھا“، اس کی دو تفسیریں ہیں، ایک یہ کہ فلاں محبت کو اٹھا دو (کہ کمر بستہ ہو کر ریاضت میں لگے) اور فلاں شخص یعنی محبوب کو سلا

دو (کہ آرام کرے) یہ محبت تو چونکہ میری محبت کا مدعیٰ بنتا ہے اس لئے ضرور ہے کہ میں اس سے جرح کروں اور اس کو (ثبتوت پر نبوت پیش کرنے کے لئے) اس کی جگہ پر کھڑا رکھوں یہاں تک کہ میرے اختیار کے ساتھ اس کے وجود کے پتے اس (کے درخت وجود) سے چھوٹ جاویں اس کو کھڑا رکھو یہاں تک کہ اس کو دعوے کا ثبوت واضح ہو جائے یہاں تک کہ اس کی محبت ثابت ہو جائے اور فلاں شخص کو سلا دو اس لئے کہ وہ محبوب ہے متوں اس نے مشقت اٹھائی ہے اس کے پاس میرے اغیار میں سے کچھ بھی باقی نہیں رہا، اس کی محبت میرے لئے متحد بن گئی اور اس کا دعویٰ اور دلیل اور وقاہ عہد پایہ ثبوت کو پہنچ گیا ہے اب میرا نمبر اور میری وعدہ و فوائی کا وقت آیا ہے وہ مہمان ہے اور مہمان سے نہ خدمت لی جایا کرتی ہے نہ مشقت، میں اس کو اپنے لطف کی گود میں سلاوں گا اور اپنے فضل کے دستر خوان پر بخادوں گا، میں اپنے قرب سے اس کو مانوس بناؤں گا اور اغیار کی نظر وہ اس کو غائب رکھوں گا، اس کی محبت صحیح ہو چکی ہے اور جب محبت صحیح ہو جاتی ہے تو تکلیف زائل ہو جاتی ہے۔ دوسری تفسیر یہ ہے کہ فلاں (پد وین، ریا کار) کو سلا دو کیونکہ مجھے اس کی آواز ناگوار گزرتی ہے اور فلاں (مخلص تہجد گزار کو) اخدادو کیونکہ مجھ کو اس کی آواز کا سننا پیارا معلوم ہوتا ہے، محبت جو محبوب بنتا ہے تو اس وقت بنتا ہے جبکہ اس کا قلب اپنے مولیٰ کے مساوی سے پاک ہو جائے جس وقت اس کی توحید اس کا توکل اس کا ایقان اور اس کی معرفت کامل ہو جاتی ہے تو اس وقت وہ محبوب بن جاتا ہے کہ مشقت اس سے جاتی رہتی ہے اور راحت آ جاتی ہے، کوئی شخص جو کسی بادشاہ سے محبت کرے اور دونوں کے درمیان بہت ذور کا فضل ہو (تو آخر کار جب) اس کا غلبہ ہوتا ہے تو سراسیہ و پریشان اس کے شہر کا رُخ کر کے نکل پڑتا ہے کہ چلنے میں دونوں کو راتوں سے بلاتا (اور لگاتار سفر میں لحظہ بھر بھی کہیں خبر نہ پسند نہیں کرتا) طرح طرح کی مشقتیں اور خطرات برداشت کرتا ہے اور (اس شوق میں کہ) کسی طرح اس کے گمرا کے دروازے تک پہنچ جائے، اس کو نہ کھانا اچھا لگتا ہے نہ پینا، اور ہر بادشاہ کو بھی اس کے حال کی خبر ہوتی ہے (کہ ہمارا فلاں عاشق بھوکا پیا سا بیا بیاں قطع کرتا ہوا آ رہا ہے) تو اس کے خدمت گار اس کے (استقبال) کے لئے نکلتے ہیں، پس اس کو خوش آمدید کہتے اور حرام کی طرف ہاتھوں ہاتھ لے جاتے ہیں، اس کا میل پکیل ڈور کرتے اور

اس کو عمدہ سے عمدہ لباس پہناتے (خوبیوں کر) اس کو محترم کرتے اور بادشاہ کے سامنے اس کو حاضر کر دیتے ہیں، پس وہ اس کو آرام سے بخاتا، اس سے میمھی میمھی باتیں کرتا، اس کا حال پوچھتا ہے (کہ ہبھر کے زمانے میں کیا گزری؟) اس کے بعد اپنی حسین سے حسین کنیز اس کی زوجیت میں دیتا، اپنے ملک کا کوئی حصہ (جاگیر ہنا کر) اس کو انعام میں بخشتا ہے (کہ جاؤ اس کا انتظام کرو) اور وہ اس کا محبوب بن جاتا ہے۔ اب (تم ہی بتاؤ) کیا اس کے بعد کسی قسم کا خوف یا تھکان باقی رہے گا؟ یا وہ اپنے ڈن کی طرف واپس آنے کی آرزو کرے گا؟ بھلا ایسے (منم و محبوب بادشاہ) کے فرق کی کس طرح تمنا کرنے لگا ہے جبکہ اس کے نزدیک باری سو خ و معمد بن چکا ہے، یہ قلب جب حق تعالیٰ تک پہنچ جاتا ہے تو اس کا قرب و مناجات میں رانچ اور اس کے نزدیک صاحب امن بن جاتا ہے، پس اس کو چھوڑ کر غیروں کی طرف واپس آنے کا متنبی نہیں ہوتا اور قلب کا سامرتب تک پہنچنا فرائض کے ادا کرنے، حرام اور مشتبہ چیزوں سے رکارہنے، مباح و حلال کا خواہش و شہوت کے بغیر استعمال کرنے اور پورا تقویٰ اور کامل ہبہ اختیار کرنے سے ہو گا کہ ماسوی اللہ کو ترک اور نفس و خواہش و شیطان کی خلافت کرے اور قلب کو تمام مخلوق سے پاک بنائے اور یہ کہ مدح و ذم اور عطا و منع اور پھر وہ حیلے (اس کے نزدیک) برابر ہو جائیں، اس (طریقت) کی ابتدا تو اس مضمون کی شہادت ہے کہ کوئی معبود نہیں بجز اللہ کے، اور ابتدا پھر (یعنی چاندی سونے) اور کچھ ڈھیلوں کا مساوی بن جانا ہے، جس شخص کا قلب ذرست اور اپنے پروردگار سے متصل ہو جاتا ہے اس کے نزدیک (چاندی سونے کے) پھر اور منی کے ڈھینے برابر ہو جاتے ہیں، نیز مدح اور ذم، یکاری و تندرتی، تو گری و مفلسی اور دنیا کا سامنے آنا اور پیغمب دینا، سب مساوی بن جاتا ہے، جس کے لئے یہ حالت صحیح ہو گئی اس کا نفس اور خواہش مر جاتی اور اس کی طبیعت کی حرارت بھج جاتی اور اس کا شیطان اس کا مطیع ہو جاتا ہے، دنیا اور اہلِ دنیا اس کے قلب کے نزدیک حیری اور آخرت والی آخرت اس کے نزدیک باعظمت بن جاتے ہیں، اس کے بعد وہ ان دونوں سے بھی رُخ پھیرتا اور اپنے مولیٰ کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے، اس کے قلب کے لئے مخلوق کے درمیان ایک کوچہ ہو جاتا ہے کہ وہ اس میں گزرتا ہوا حق تعالیٰ تک (پہنچ جاتا ہے) اور سب (اس کا راست چھوڑ کر) دامیں باعیں ہٹ

جاتے اور ایک کنارے ہو کر اس کے لئے راستہ خالی کر دیتے اور اس کے صدق کی آگ اور باطن کی ہیبت سے بھاگتے ہیں، جس کے لئے یہ ذرست ہو جاتا ہے تو نہ اس کو کوئی لوٹانے والے لوٹا سکتا ہے اور نہ اس کو کوئی روکنے والا روک سکتا ہے، نہ اس کا (سرداری) جھنڈا (کسی مخالفت کی مخالفت سے) واپس کیا جا سکتا ہے، نہ اس کے لشکر کو بخت دی جا سکتی ہے نہ اس کے چچھانے والے پرندوں کو چھپ کیا جا سکتا ہے، نہ اس کی ششیرِ توحید کش سکتی نہ اس کے قدم ہائے اخلاص تھک سکتے ہیں، نہ اس کا کام اس پرڈ شوار ہوتا ہے، نہ اس کے سامنے کوئی دروازہ یا قفلِ قدیم رہتا ہے، سارے دروازے اور قفل اڑ جاتے اور سارے اطراف کھل جاتے ہیں کوئی چیز بھی اس کے سامنے نہیں ٹھہر تی یہاں تک کہ وہ پروردگار کے سامنے آٹھھرتا ہے، پس وہ اس پر شفقت فرماتا اور اس کو اپنی گود میں سلا لیتا ہے کہ اپنا قفل اس کا آٹھھرتا ہے، کھانا بناتا ہے اور اپنا فضل اس کا پانی، پس اس وقت اس کو وہ لذت میر آتی ہے جس کو نہ کسی آنکھ نے دیکھا ہے، نکانوں نے نہ اور نہ کسی بشر کے دل پر اس کا خیال گزرا ہے (اب اس بندے کا مخلوق کی طرف آنا) ان کی اور ان کے ملک کی بہبودی سبب ہوتا ہے اور اس بندے کی بادشاہت جو خدا تک پہنچ لیا اور خدا کو اس کے مامونی مخلوق کے شغل کو دیکھ چکا ہے، ساری مخلوقِ حق تعالیٰ کے دروازے تک پہنچانے کے لئے راستہ طے کرانے والا (شیب و فراز سے) باخبر درمیانی واسطی اور رہبر بن جاتا ہے، پس اس وقت وہ عالمِ ملکوت میں معظم (کے خطاب سے) پکارا جاتا ہے کہ ساری مخلوق اس کے قلب کے تلوؤں کے نیچے ہوتی اور اس سبب اس کے ٹھنڈل (حمایت) سے منفع ہو جاتے ہیں۔ (اے ناہلِ واعظ! بکواس مت کر، تو ایسی چیز کا دعویٰ کر رہا ہے جو تجھ کو حاصل نہیں اور تیرے پاس بھی نہیں پہنچتی، تیری حالت یہ ہے کہ تیر اپنے تجھ پر قبضہ جمائے ہوئے اور مخلوق اور دنیا سب تیرے قلب میں بھری ہوئی ہے، یہاں دونوں تیرے قلب میں حق تعالیٰ سے برتری ہوئی ہیں، تو اللہ والوں کی گنتوں اور شمارے بھی خارج ہے، جس کی طرف اشارہ کر رہا ہوں اگر تو وہاں تک پہنچنا چاہتا ہے تو اپنے قلب کو جملہ اشیاء سے پاک کرنے میں مشغول ہو، احکامات کی تعمیل کر اور ممنوعات سے باز آ اور تقدیر پر صابر بن اور دنیا کو اپنے دل سے نکال اور اس کے لئے میرے پاس آتا کہ میں تجھ سے باتیں کروں اور اس سے پرے کی بات بتاؤں، اگر تو نے ایسا کیا تو جو

بات تو چاہتا ہے وہ تجھے و حاصل ہو جائے گی اور اس سے پہنچے تو وعظ کہنا بکواس ہی بکواس ہے۔ افسوس! تیری یہ حالت ہے کہ ایک لقئے کا اگر تو حاجت مند ہو، یا ایک دانہ جاتا رہے یا ذرا سا ابرو میں فرق آجائے تو قیامت آ جاتی ہے، اور تو حق تعالیٰ پر اعتراض کرتا اور اپنے بی بی بچوں کی مارپیٹ میں اپنے غصتے نکالتا ہے اور اپنے مذہب اور عقیبہ و مراقبہ والے گروہ میں سے ہوتا تو حق تعالیٰ کے سامنے بے زبان بنا رہتا اور اس کے جلد افعال کو اپنے حق میں نعمتِ مصلحت سمجھتا، موافقت کرتا، مذاہعت نہ کرتا، اور شکر گزار بنتا اور راضی رہتا نہ راض نہ ہوا اور سکوت اختیار کرتا، اس وقت (تیری جملہ ضروریات پوری کی جاتیں اور) تجھے کہا جاتا کہ "کیا اللہ اپنے بندے و کافی نہیں؟" اے جلد باز! ذرا صبر کر کر رچتا پیچتا کھانا نصیب ہو گا، تو حق تعالیٰ سے واقف نہیں ہے، اگر اس سے واقف ہوتا تو اس کی شکایت ڈوسروں سے بھی نہ کرتا، اگر تو اس سے واقف ہوتا تو اس کے سامنے گونگا بنا رہتا اور نہ اس سے کچھ مانگتا اور نہ اپنی ڈھان میں اصرار کرتا، اس کی موافقت کرتا (کہ جب چاہے اور جتنا چاہے دے) اور اس کے ساتھ صابر بنا رہتا، جب تک تو ترکیہ نفس کا محتاج ہے تو عقل سے کام لے (کہ امتحان کے بغیر ترکیہ نہیں ہو سکتا) اس کا ہر فعل مصلحت سے ہے، تجھے کو آزماتا ہے تاکہ دیکھے کہ تو کیسے کام کرتا ہے؟ تیری جانچ فرماتا ہے کہ تجھ کو اس کے وعدے پر اعتماد بھی ہے (یا نہیں؟ اور) تو جانتا بھی ہے یا نہیں کہ وہ تجھ کو دیکھ رہا ہے اور تیرے حال سے والتف ہے؟ کیا تجھے معلوم نہیں کہ مزدور جب شایی مکان میں (مزدوری کا کام کر رہا) ہوا اور مزدوری مانگنے لگے تو یہ اس کی حرص اور حماقت ہے جب کہی جاتی ہے تو نور آدہ مکان سے نکال دیا جاتا ہے اور اس سے کہا جاتا ہے کہ یہاں اور تقاضے کی ضرورت ہے، جب تک مومن کے قلب میں حرص و طمع یا تقاضا یا مخلوق میں سے کسی کا خوف یا کسی سے توقع ہوگی، اس کا ایمان کامل نہ ہو گا، یہ مضمون اس کے لئے ہر وقت کے فکر اور اصول و فروع میں غور کرنے اور انبیاء و مرسیین و صالحین کے حالات سوچنے سے صحیح ہو گا کہ حق تعالیٰ نے کیوں ان ڈشمنوں کے ہاتھوں سے نکالا اور ان کے مقابلے میں ان کی مدد فرمائی، ان کے لئے ان کے جملہ معاملات میں کشائش و راونجات عطا کی، صحیح خور و فکر سے تو کل ڈرست ہو جاتا ہے اور دنیا قلب سے غائب ہو جاتی ہے، جن

اور انسان اور فرشتہ اور ساری ہی مخلوق فرماویں ہو جاتی ہے اور صرف حق تعالیٰ ہی یاد رہ جاتا ہے، اور ایسے قلب والا شخص مخلوق سے اتنا بے خبر بن جاتا ہے کہ گویا کہ اس کے سوا کوئی مخلوق ہے ہی نہیں، اور ساری مخلوق میں صرف اسی کو (اطاعت و عِمادت کا) حکم ہوا ہے اور گویا اسی کو محروم ہاتھ سے روکا گیا ہے، لیس اسی پر اس کے انعامات ہوئے ہیں اور گویا ساری تکالیف کا بوجھ و باراہی کے قلب اور باطن کی گردن پر ہے، یہ مختلف الاقام تکلیفوں کے پھاڑوں کو یوں سمجھتا ہے کہ تکلیف دہنہ (خداوند تعالیٰ) کے پیغامات ہیں، پس اپنی غلامی و خدمت گاری کا ثبوت دینے کے لئے ان کو اٹھایتا ہے، یہ حامل بن جاتا ہے مخلوق کا، اور خالق جل شانہ حامل بن جاتا ہے اس کا، یہ طبیب بن جاتا ہے اس کا، یہ مخلوق کے حق تعالیٰ تک پہنچنے کا دروازہ اور ان کے درمیان سفیر بن جاتا ہے، یہ آفتاب بن جاتا ہے کہ لوگ خدا تک پہنچنے کے راستے میں اس کی روشنی سے چلتے ہیں، یہ مخلوق کا آب و رانہ بن جاتا ہے، پس اس سے غیر حاضر نہیں ہوتا، اس کی ساری فکر مخلوق کی بہبودی ہے، وہ اپنے نفس کو بھول جاتا ہے، ایسا ہو جاتا ہے گویا کہ نہ اس کو نفس ہے، نہ طبیعت، نہ کوئی خواہش، کھانا پینا، پہنچنا سب بھلا دیتا ہے، اپنے آپ کو بھولنے والا اور اپنے رب کی مخلوق کو یاد رکھنے والا بن جاتا ہے، اور اپنے قلب کے اعتبار سے اپنے نفس اور مخلوق سب سے باہر فکل جاتا ہے اور اپنے پروردگار کے ساتھ باقی رہتا ہے، اس کی ساری فکر بس مخلوق کو نفع پہنچانا ہے اور اس نے اپنے نفس، اپنے پروردگار کی قضاۓ و قدر کے ہاتھ کو سونپ دیا اور اپنے آپ سے بالکل یکسو ہو گیا، یہ ہے کیفیت اس (واعظ) کی جو مخلوق کے دروازے تک پہنچنے لانے کی خدمت پر قائم ہے، تو بواہوں حق تعالیٰ اور اس کے رسولوں اور اس کے اولیاء اور اس کی مخلوق میں اس کے خاص بندوں سے واقف ہے، تو دعویٰ کرتا ہے زہد کا حال انکہ رغبت سے بھرا ہوا ہے، تیرا زہد آپاچیج ہے کہ اس کے قدم ہی نہیں، تیری ساری رغبت دُنیا اور مخلوق کے متعلق ہے اور اپنے پروردگار کی رغبت تجھ کو ذرا بھی نہیں، میرے سامنے کھڑا ہونا اختیار کر اور اول نیک گمانی اور آدپ حاصل کرتا کہ میں تجھ کو تیرے رب سے آگاہ کروں اور اس تک پہنچنے کا راستہ تجھ کو بتلاؤں، تکبر کا لباس بدن سے آتارا اور تواضع کا لباس پہن، عاجزی اختیار کرتا کہ عزت پائے اور تواضع کرتا کہ راحت نصیب ہو، جس حال پر اور جس کیفیت میں تو ہے سب ہوں ہی ہوں

ہے کہ حق تعالیٰ اس کی طرف دیکھنے کا بھی نہیں، یہ بات بدن کے اعمال سے نہیں آیا رہتی بلکہ اول قلب کے اعمال اور اس کے بعد بدن کے اعمال دونوں ہوں تب آیا کرتی ہے۔ ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنے سینے کی طرف اشارہ کر کے فرمایا کرتے تھے کہ زہد یہاں ہوتا ہے، تقویٰ یہاں ہوتا ہے، اخلاص یہاں ہوتا ہے۔ جو شخص فلاح کا طالب ہو اس کو چاہئے کہ مشائخ کے قدموں کے نیچے کی زمین بن جائے، وہ مشائخ کونے؟ وہ جنہوں نے دُنیا اور مخلوق کو چھوڑ دیا، دونوں کو ز خصت کر چکے اور عرش سے لے کر فرش تک سب کو الوداع کہہ چکے، جنہوں نے ساری چیزوں کو چھوڑا اور ایسا ز خصت کیا کہ اس کی طرف بھی واپسی ہی نہ ہوگی، انہوں نے ساری مخلوق کو ز خصت کر دیا اور ان کے نقوش بھی اسی (ز خصت کر دی) مخلوق میں داخل ہیں، ان کی ہستی ہر حالت میں اپنے پروردگار کے ساتھ ہے، جو شخص اپنے نفس کے موجود ہوتے ہوئے حق تعالیٰ کی محبت کا مدعی ہو وہ ہوں اور ہذیان میں مبتلا ہے، اکثر بننے ہوئے عابدو ز اہم مخلوق کے بندے اور مخلوق کو شریک خدا بھینے والے ہیں، اسہاب پر بھروسہ کرو اور نہ ان کو شریک سمجھو، اور نہ ان پر اعتناد رکھو، ورنہ تم پر حق تعالیٰ ناراض ہو گا جو متبہ الاساباب اور اسہاب کا پیدا کرنے والا اور ان میں تصرف فرمانے والا ہے، اللہ کی کتاب اور اس کے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت کی اتباع کرنے والوں کا عقیدہ یہ ہے کہ تکوar بالطبع قطع نہیں کر سکتی ( بلکہ حق تعالیٰ قطع کرتا ہے بواسطہ تکوar کے) اور آگ بالطبع نہیں جلاتی بلکہ حق تعالیٰ جلاتا ہے اس کے ذریعے سے، اور کھانا اپنی ذات سے (کسی کا) پیٹ نہیں بھرتا بلکہ حق تعالیٰ پیٹ بھرتا ہے اس کے واسطے سے، اور پانی اپنی طبیعت سے (کسی کو) سیراب نہیں کرتا بلکہ سیراب کرنے والا حق تعالیٰ ہے اور پانی واسطہ ہے، یہی حال ہے جملہ اسہاب کا، کوئی جنس کیوں نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ ان کے اندر اور ان کے واسطے سے تصرف فرماتا ہے، اور اسہاب اس کے ہاتھ میں آکہ ہیں کہ ان کے ذریعے سے جو چاہے کرے (خواہ عادت کے موافق وہی کام لے جن کے لئے ان کو تجویز کیا ہے یا اس کے خلاف لے لے) پس جب کرنے والا حقیقت میں وہی ہے تو اپنے جملہ امور میں تم اس کی طرف ز جو ع کیوں نہیں کرتے، اور اپنی ضرورت اسی پر کیوں نہیں چھوڑتے، اور اپنی ہر حالت میں اسی کو یگانہ و یکتا کیوں نہیں سمجھتے؟ بات بالکل کھلی ہوئی ہے، کسی صاحب عقل پر

بھی مخفی نہیں ہے، شریف کو تو اشارہ ہی کافی ہے، البتہ غلام کو لاغی سے پینے کی حاجت ہوتی ہے، اللہ کی اطاعت کرو کیونکہ جو اس کی اطاعت کرتا ہے وہ اس کو عزت بخشاتا ہے، اس کی نافرمانی نہ کرو، جو اس کی نافرمانی کرتا ہے وہ اس کو زسوا کرتا ہے، مدد کرنا اور محروم رکھنا اسی کے ہاتھ میں ہے، جس کو چاہتا ہے مدد فرمائ کر عزت دیتا ہے، اور جس کو چاہتا ہے علم سے عزت بخشاتا ہے، اور جس کو چاہتا ہے جہل سے ذلیل کرتا ہے، جس کو چاہتا ہے قرب دے کر معزز ہاتا ہے اور جس کو چاہتا ہے ذور فرمائ کر خوار کرتا ہے۔



## باب نمبر ۳۵

ایک مسلمان دوسرے مسلمان کا آئینہ ہے<sup>(۱)</sup>

(کچھ تقریر کے بعد جبکہ کسی سائل نے خاطر کے متعلق سوال کیا تو فرمایا) تو کیا جانے کہ خواطر کیا ہیں؟ تیرے خواطر تو شیطان، طبیعت، خواہش نفس اور دنیا کی طرف سے ہیں، تیرا فکر وہی ہے جو بے چین بنادے، تیرا خاطر بھی تیرے فکر ہی کی جنس میں سے ہے کہ جو کچھ بھی عمل کرے گا (ویسے ہی خطرات پیدا ہوں گے)۔ خاطر حق صرف اسی قلب میں آیا کرتا ہے جو ماسوی سے خالی ہو۔ چنانچہ فرمایا کہ ہم نہ لیں گے مگر اسی کو جس کے پاس اپنا مال پائیں گے، جب حق تعالیٰ اور اس کا ذکر تیرے پاس ہو گا تو لامحالہ تیرا قلب اس کے قرب سے لبریز ہو جائے گا، اور شیطان و خواہش نفس اور دنیا کے خطرات تیرے پاس سے بھاگ جائیں گے، دنیا کا خواطر جدا، آخرت کا خواطر جدا، فرشتے کا خواطر جدا اور قلب کا خواطر جدا اور حق تعالیٰ کا خواطر جدا، پس اے پچ طالبِ تجھ کو پوری خواطر حق سے قرار پانے کی حاجت ہے، تو خواطر نفس، خواطر خواہش نفس، خواطر شیطان اور خواطر دنیا سے رُخ پھیرے گا تو آخرت کا خواطر تیرے پاس آئے گا، اور اس کے بعد فرشتے کا خواطر اور سب سے آخر میں خواطر حق بجا نہ آئے گا، اور وہی اصل مقصود ہے، جب قلب ذرست ہوتا ہے تو وہ خواطر کے پاس توقف کرتا اور اس سے پوچھتا ہے کہ تو کونسا خواطر ہے اور کس کی طرف سے ہے؟ پس وہ جواب دیتا ہے کہ میں فلاں خواطر ہوں کہ حق تعالیٰ کی طرف سے آیا ہوں، میں خیر خواہ دوست ہوں، حق تعالیٰ تجھ سے محبت فرماتا ہے (میں شاہی) سفیر ہوں اور احوالی نبوت میں سے تیرا حصہ ہوں۔

صاحب زادہ حق تعالیٰ کی معرفت کے درپے ہو، کیونکہ وہ ہر خوبی کی جز ہے، جب تو اس کی اطاعت زیادہ کرے گا تو وہ تجھ کو اپنی معرفت بخشنے گا، اسی لئے جناب رسول

(۱) تاریخ ۲۰ مرجب ۱۵۵۵ھ بمقام مدرسه معمورہ۔

اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

بندہ جب اپنے پروردگار کی اطاعت کرتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو اپنی معرفت بخشاتے ہے۔

پس جب وہ اس کی اطاعت چھوڑ بیٹھتا ہے تو وہ معرفت کو اس کے قلب سے چھینتا نہیں بلکہ اس کو اس کے قلب میں قائم رہنے دیتا ہے تاکہ بروز قیامت اس کے ذریعے سے اس پر الزام قائم فرمائے اور کہے کہ میں نے تجھ کو اپنی معرفت سے ممتاز کیا اور تجھ کو معرفت عطا کر کے تجھ پر فضل فرمایا، پھر تو نے اپنی آگاہی پر عمل کیوں نہ کیا؟ صاحب زادے اتیرے نفاق طراری ولسانی اور بیان کاری کے مجاہدے سے چھڑہ زرد کرنے، کپڑوں میں پوند لگانے، موقد ہے سکیز نے اور رونی صورت بنانے سے تجھ کو حق تعالیٰ ذرا بھی ہاتھ نہ آئے گا، یہ ساری باتیں تیرے نفس، تیرے شیطان اور مخلوق کو شریکِ خدا سمجھنے اور ان سے دُنیا کانے کی ہوں کے سبب ہیں۔ (کچھ تقریر کے بعد فرمایا) اپنے کو تھیر بھجھا اور اپنے حال کو خنثی رکھ اور اسی پر قائم رہ یہاں تک کہ تجھ کو (خدا ہی کی طرف سے) حکم ہو کہ اپنے رتب کی نعمت کو ظاہر کر۔ ابن شیعوں سے جب کوئی کرامت ظاہر ہوتی تو فرمایا کرتے کہ:-

یہ دھوکا ہے اور شیطانی مکر ہے (تاکہ میرے نفس میں بزرگی کا خیال ڈال کر مجھ کو بتاہ کرے)۔

وہ ہر کرامت کے متعلق یہی فرماتے رہے یہاں تک کہ ان سے کہا گیا کہ:-  
کون تم اور کون تمہارا؟ ہماری نعمت جو تم پر ہوا کرے اس کو بیان کیا کرو۔

حضرت مولیٰ علیہ السلام نے اپنے پروردگار سے مناجات میں عرض کیا کہ بارہ خدا یا! کچھ مجھ کو نصیحت فرمائیے، حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ ”میں تم کو اپنی طلب کے متعلق نصیحت کرتا ہوں“، چار مرتبہ حضرت مولیٰ نے یہی سوال کیا اور ہر مرتبہ ان کو یہی ارشاد ہوا اور وہی پہلا جواب ملتا ہا۔ نہ یوں فرمایا کہ دُنیا طلب کرو اور نہ یہ کہ آخر طلب کرو کہ یا ان کو یوں ارشاد ہوتا تھا کہ میں تم کو نصیحت کرتا ہوں کہ میری طاعت کرو اور معصیت چھوڑو، میں تم کو نصیحت کرتا ہوں کہ مجھ کو واحد دیکھا سمجھو اور میرے ہی لئے عمل کرو، میں تم کو نصیحت کرتا

ہوں کہ میرے سواب سے رُخ پھیرلو، جب قلب ذرست اور حق تعالیٰ سے والقہ ہو جاتا ہے تو دوسروں کو اوپر اٹھنے لگتا ہے، اللہ ہی سے مانوس ہوتا ہے اور دوسروں سے متھش ہوتا ہے، اسی کے ساتھ آرام پاتا ہے اور دوسروں سے تکلیف اٹھاتا ہے، اے میرے اللہ! تو گواہ رہیو کہ میں تیرے بندوں کو ضرورت سے زیادہ نصیحت کر چکا اور ان کی بہبودی میں پوری جدوجہد کر رہا ہوں، جملہ اشیاء (وعظ و نصیحت وغیرہ) جن میں مصروف ہوں معنی اور باطن کے اعتبار سے میں ان سے یکسا اور جس طرح تم ان سے الگ ہوا ہی طرح ان سے علیحدہ ہوں (کہ اپنی طرف سے کوئی لفظ بھی زبان سے نہیں لکھتا) اگر میں اس کی تدبیر اور اس کے تصرفات میں کسی چیز کے ساتھ بھی دخیل ہوں تو میرے لئے کوئی عزت نہیں۔

اے معابد اور خلوت خانے والو! آؤ میرے وعظ کا کچھ توذا القہ چکھو، اگرچہ ایک ہی لفظ کیوں نہ ہو، ایک دن یا ہفتہ بھر تو میری صحبت میں رہو، کیا عجب ہے کہ وہ بات سیکھ جاؤ جو تم کو سو دمند ہو گی، تم پر افسوس کا کثر تم میں ہوں درہوں میں ہیں، اپنے خلوت خانوں میں بیٹھے جانے سے علم نہیں آیا کرتا، تجھ پر افسوس! علم اور عالم باعمل کی تلاش میں اتنا چل کہ طاقتِ رفتار باتی نہ رہے، اتنا چل کہ دونوں پنڈلیاں چلنے سے جواب دے دیں، پس جب تھک جائے تو بیٹھ جا اور اپنے ظاہر سے چل، اس کے بعد اپنے قلب اور باطن سے، جب تو ظاہر اور باطن اہر طرح تھک کر بیٹھ جائے گا (اور کوشش کرنا جو تیرا کام تھا، پورا ہو جائے گا، تب) حق تعالیٰ کی طرف سے قرب اور وصول آئے گا، جب تیرے قلب کے قدم بیکار اور خدا کی طرف چلنے میں قوتی ختم ہو جائیں تو یہ تیرے خدا سے قرب ہو جانے کی نشانی ہے، پس اس وقت (اپنے آپ کو اس کے) حوالہ کر اور (آستانے پر) پزارہ، خواہ وہ (تجھ کو عابد بنائ کر) جنگل میں تیرے لئے خلوت خانہ تعمیر فرمائے یا (زائد و مجرم بنائ کر) تجھ کو ویرانے میں بٹھائے یا تجھ کو (نائب رسول بنائ کر) آبادی کی طرف واپس لائے اور دُنیا و آخرت و جنات و انسان اور ملائکہ و آرواح کو تیری خدمت میں کھڑا کر دے، جب کسی بندے کا قلب ذرست ہو جاتا ہے تو ولایت اور نیابت اس کے پاس آتی ہے، اور جو کچھ دُنی و دُنیا وی خزانے (مال و ممکن) ہیں سب اس پر خیش کیا جاتا ہے اور اس کے باطن اور اندروں کی صفائی اور قلب کی نورانیت اور شابی تقریب کی وجہ سے زمین و آسمان اور ان کے باشندے اس کے (ترقی عمر و

صلاح کی خداسے) سفارش کیا کرتے ہیں (اس کا فکر کہ ک) اسلام اور ایمان کہیں تیرے پاس عاریت نہ ہوں (کہ چھین لئے جائیں) اس (تفکر) کی وجہ سے تیرے خوف اور روزہ نماز اور شب بیداری میں زیادتی ہوگی، یہی ہے جس سے اللہ والے سر ایمان رہے اور جنگلی جانوروں میں شامل ہوئے اور زمین کی گھاس پات (کھانے) اور تالابوں کے پانی (پینے) میں ان کے شریک ہوئے کہ ڈھوپ ان کا سایہ بنی اور چاند ستارے ان کا چراغ رہا، زیادہ بک بک اور قیل و قال اور مال کو برباد کرتا چھوڑو، پڑوسیوں، دوستوں اور واقفیت والوں کے پاس بلا وجہ زیادہ مت بیٹھو کر یہ بواہوی ہے، اکثر جہاں دوآدمی ہوئے ہیں ان میں جھوٹ اور غیبت چلی ہے، معصیت بھی دوہی کے درمیان پوری ہوتی ہے (ورنہ تھا آدمی ہر طرح محفوظ رہتا ہے) بجز اپنی اور اپنے بال بچوں کی ضروری مصلحتوں کے جن کے بغیر چارہ ہی نہ ہو کسی کو اپنے گھر سے پاہر نہ لکھنا چاہئے، کوشش کر کہ گفتگو کی ابتداء تیری طرف سے نہ ہوا کرے، بلکہ تیر اکام جواب بنے (اور وہ بھی اس طرح) کہ جب کوئی شخص کوئی بات پوچھتے تو اگر اس کا جواب دینا تیرے اور اس کے دونوں کے لئے مصلحت ہو تو جواب دے، ورنہ جواب بھی نہ دے، اللہ والے ہر حالت میں اپنے رتبے سے ڈرتے رہتے ہیں، (چنانچہ حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ):-

اللہ والے اعمال بجالاتے ہیں جو کچھ ان سے بن پڑتا ہے اور ان

کے دل خائن رہتے ہیں۔

ان کو خوف لگا رہتا ہے کہ کہیں اچانک مواخذہ نہ ہو جائے، دو خائن رہتے ہیں کہ کہیں ان کا ایمان ان کے پاس عاریت نہ ہو (کہ لے لیا جائے اور خالی ہا نہ رہ جائیں)، ان میں بعض ہی بعض ہوتے ہیں جن پر حق تعالیٰ کی طرف سے (اطمینان دلانے کے) احسانات و انعامات ہوتے ہیں کہ ان کو اس کے حضوری میں داخلے کی اجازت دی جاتی اور وہ ان کو سردار بناتا اور خود ان کی کار سازی فرماتا ہے، ان کو اپنے خاص اولیاء، نائیں انہیاء اور سربرا آور دہ مخلوقات میں قرار دیتا ہے اور ان کو اپنے بندوں کا شیخ و سلطان بنادیتا ہے، زمین میں ان کو نائب و خلیفہ تجویز فرماتا اور اپنی چیزیہ جماعت میں گردانتا ہے، اپنے علم کا ان کو عالم بناتا اور اپنے حکم کی گویائی بخشت، اپنی عزت افزاں سے ان کو نوازتا اور اپنی مدد سے ان کی اعانت فرماتا ہے، ان کی مفید اور مضر چیزوں سے ان کو آگاہ کرتا، ان کے قلوب میں ایمان کا

قدم مضبوط جنت اور ان کے ایمان کے سر پر معرفت کا تاج رکھتا ہے، تقدیر ان کی خادم بُنیٰ ہے اور انسان و جنات و ملائکہ ان کی حضوری میں سر و قدر رہتے ہیں، فرمان ہائے شاہی ان کے قبوب اور باطن کے نام صادر ہوتے ہیں، ان میں سے ہر شخص بجائے خود یاد شاہ ہے کہ خود اپنی ردار الحنفیت کے تخت پر بیٹھا ہوا ہے اور اپنے لشکر کو الجیس کی کارروائی کے شکست اور مخلوق کی اصلاح کرنے کے لے زمین میں (چار طرف) پھیلائے ہوئے ہے۔

صاحبوا! اللہ والوں کے قدموں پر چلو کہ تھا را فکر کھانے پینے، پہننے، نکاح کرنے اور دنیا جمع کرنے کے متعلق نہ ہو، کیونکہ اہل اللہ کا فکر بس عبادت کرنا اور عبادت کا چھوڑنا ہے، اللہ کا دروازہ ڈھونڈو اور وہیں خیمہ گاڑ دو۔ حق تعالیٰ کے دروازے سے تکالیف کے سبب بھاگومت کہ بلا و آفات اور امراض و تکالیف سے تو وہ تم کو جگاتا ہے تاکہ (ڈکھ میں وہ یاد آوے اور) تم اس کا طالب ہو اور اس کے دروازے سے نہ پاؤ، ان لوگوں میں سے نہ بخوبی خبیط کرتے ہیں اور جانتے ہی نہیں کہ حق تعالیٰ کو ان سے کیا مقصود ہے، اس کی عبادت کرو، اس کے بعد عبادت میں اخلاص حاصل کرو، کیا تم نے سن نہیں کہ وہ کیا فرماتا ہے کہ:-

میں نے جنات اور انسان کو صرف اسی لئے پیدا کیا ہے تاکہ وہ میری عبادت کریں۔

تم اس مضمون کو حق کہتے اور مان چکے ہو، پھر کیا وجہ ہے کہ اس کی عبادت چھوڑ بیٹھے ہو اور اس حد تک پہنچانے والے راستے میں مخبوط الہواں بنے ہوئے ہو، جو شخص بھی اللہ کی عبادت نہیں کرتا وہ انہیں لوگوں میں داخل ہے جن کو اس کا پتہ نہیں کہ وہ کیوں پیدا کئے گئے؟ جو لوگ تحقیق اور واقعیت کے بر سر قدم ہیں انہوں نے جان لیا ہے کہ وہ عبادت ہی کے لئے پیدا ہوئے ہیں اور ان کو ضرور مرتا ہے، اور نہ کے بعد زندہ ہونا ہے، لہذا وہ بندہ ہونے کا ثبوت دیتے ہیں۔

صاحب زادہ! اس کے بعد باطنی امور کا درجہ ہے جن کا اکشاف حق تعالیٰ تک پہنچنے اور اس کے دروازے پر کھڑا ہو جانے اور ان چیدہ اور نامنابن رسالت سے ملاقات کرنے کے بعد ہی ہو سکتا ہے جو وہاں کھڑے ہوئے ہیں۔ جس وقت تو حق تعالیٰ کے دروازے تک پہنچ جائے گا اور گردن جھکائے پورے ادب کے ساتھ ہر وقت وہاں کھڑا

رہے گا تو تیرے چہرہ قلب کے سامنے دروازہ کھول دیا جائے گا اور گھنٹے لے گا تجھ کو جو بھی گھنٹے گا، اور قریب کر لے گا تجھ کو جو بھی قریب کرے گا (لفظ کو گود میں) سلائے گا تجھ کو بھی سلائے گا (ذہن بنانے کو) تیرا سنگھار کرے گا جو بھی سنگھار کرے گا، سرمه لگائے گا جو بھی سرمه لگائے گا، زیور پہنائے گا تجھے مسروک کر دے گا، امن فصیب فرمائے گا، باتیں کرے گا جو بھی باتیں کرے، اور کلام کرے گا جو بھی کلام کرے گا، یعنی حق تعالیٰ شانہ محبوب بنانے کے قسم کی نعمتوں سے تجھ کو مالا مال کر دے گا۔

اے اصل مزے سے غالباً تم کہاں ہو؟ جس مضمون کی طرف میں اشارہ کر رہا ہوں تمہارے اس سے کس قدر دور پڑے ہوئے ہیں؟ تم یوں سمجھتے ہو کہ بہت آسان کام ہے حتیٰ کہ بناوٹ اور تقصیع اور نفاق سے بھی تم کو حاصل ہو جائے گا (سو یہ خیال خام ہے) اس مضمون کو ضرورت ہے صدق کی اور گزرہائے تقدیر کے نیچے صبر کرنے کی، جبکہ تو تو نگری و عافیت کی حالت میں معصیت خداوندی میں مشغول ہو اس کے بعد جملہ مصیحوں اور چھپی اور کھلی ہر قسم کی لغزشوں سے توبہ کرے گا (اور ذات حق کی تلاش میں ہتوں اور جنگلوں کا رُخ لے گا، تب تیری جانچ کا وقت آئے گا اور ہر طرح کی) مصیبیں تجھ پر نازل ہوں گی، پس تیر نفس (تلکیفوں سے گھبرا کر) اس دنیا اور عافیت کا طالب ہو گا، جس میں پہلے مشغول تھا، پس تو اس کی اس خواہش کو قبول نہ کر اور نہ اس کو وہ (آرام) دیجو، کیونکہ اگر تو (ان امتحانی مصیبتوں پر) صابر رہا تو دنیا و آخرت کا ملک تجھ کو نصیب ہو گا اور اگر صبر نہ کیا تو یہ ہاتھ سے جاتا رہے گا۔

اے توبہ کرنے والے! (توبہ پر) جمارہ اور مخلص بن اور گردش حال و نزول آفات پر اپنے نفس کو جما اور اس کو خوب جنادے کر حق تعالیٰ اس کورات بھر جگائے گا بھی اور دن بھر پیاسا بھی رکھے گا، اور اس میں اور اس کے کنبے اور پڑو سیوں اور یار و احباب اور واقف کاروں میں جدائی بھی ڈالے گا اور ان کے ڈلوں میں اس کی طرف سے ناراضی بھی واقع کرے گا کہ ان میں سے نہ کوئی اس کے پاس پھٹکے گا اور نہ قریب آئے گا، کیا تو نے ایوب علیہ السلام کا قصہ نہیں سنائے کہ جب حق تعالیٰ نے ان کی محبت و برگزیدگی کو ثابت کرنا چاہا اور یہ چاہا کہ ان میں کسی دوسرے کا کچھ بھی حصہ نہ رہے تو (دیکھ) ان کو مال اور اہل و عیال و خدام سے کیسا تہبا بنادیا (کہ سب کو ان سے علیحدہ کر دیا) اور ان کو آبادی سے باہر ایک کوڑی پر ایک

جوہنپوری میں لاہٹھایا، اور ان کے متعلقین میں سے ان کے پاس کوئی نہ رہا جو ان کی بیوی کے، وہ لوگوں کی خدمت کر کے (کچھ نکلے کما تیس) اور خوراک (خرید کر) ان کے پاس لے آئی تھیں، اس کے بعد (مرض جذام میں بستا فرمائے) ان کا گوشت، ان کی کھال اور ان کی قوت بھی لے لی، اور صرف کان، آنکھ اور دل رہنے دیا، ان کے متعلق اپنی عجیب عجیب قدر تیس دکھائیں (کہ بکثرت مال و اولاد و حشم و خدم والا حسین و رئیس پیغمبر چند ہی روز میں استخوانِ محض اور بے ملوس غم گسار بن گیا) با ایں ہم وہ حق تعالیٰ کو اپنی زبان سے یاد کرتے اور اپنے قلب سے اس کے ساتھ مناجات فرماتے اور اپنی آنکھ سے اس کی قدرت کے کرشوں کا نظارہ کرتے تھے، حالانکہ آپ کی روح آپ کے بدن کے اندر رہ پا کرتی، اور فرشتے آپ پر (ترس کھاتے اور) دعا کیں مانگا کرتے، اور آپ کی زیارت کو آیا کرتے تھے، آدم زادے آپ جدا اور حق تعالیٰ کے ساتھ انسیت سے متصل تھے کہ اسے اسے اس طاقت و زور آپ سے منقطع ہو گیا اور آپ حق تعالیٰ کی محبت کے، اس کی تقدیر کے، اس کی قدرت کے، اس کے ارادہ اور علم سابق کے قیدی بننے ہوئے رہ گئے۔ اول آپ کا معاملہ پوشیدہ تھا (کہ کمال صبر سے کوئی واقف نہ تھا) اس کے بعد آخر میں علائیہ بن گیا، پہلے تلخ تھا اور بعد میں میٹھا ہو گیا کہ تکلیف کی زندگی آپ کے لئے ایسی لذیذ بن گئی جس طرح ابراہیم علیہ السلام کی زندگی ان کے لئے لذیذ بن گئی تھی۔ اہل اللہ مصیبت پر صبر کرنے کے خواگر ہوتے ہیں اور تمہاری طرح مضطرب نہیں ہوا کرتے ہیں اور تکلیف مختلف ہیں، بعض تو بدن میں ہوتی ہیں اور بعض خلوق کی وجہ سے اور بعض خالق کی طرف سے، جس شخص کو کوئی ایذ نہیں پہنچے اس میں کوئی بھی خوبی نہیں، مصائب حق تعالیٰ کے آنکڑے ہیں (کہ ان سے کپڑ کر جن کو اپنی طرف کھینچنا چاہتا ہے کھینچ لیتا ہے) عابد وزاہد کی نمراد دنیا میں تو کرامتیں ہیں اور آخرت میں جنت، اور عارف کا مقصود دنیا میں ایمان کا قائم رہنا اور آخرت میں حق تعالیٰ کی آگ سے نجات پانہ، اس کی خواہش یہی رہتی ہے یہاں تک کہ اس کے قلب سے (من جاہب اللہ) کہا جاتا ہے کہ یہ کیا (فضول) ہے؟ اطمینان و دل جمعی رکھو، ایمان تمہارا قائم ہے اور مسلمان تمہارے دلیلے سے اپنے ایمان کے لئے نور حاصل کر رہے ہیں، اور قیامت کو تمہاری شفاعت قبول اور درخواستیں منظور کی جائیں گی، تم بہت سی خلوق کے دوزخ سے رہائی کا سبب بنو گے، اور اپنے

نبی کے سامنے ہو گے جو تمام شفاقت کرنے والوں کے سردار ہیں (پس اس فکر کو چھوڑو اور) دوسرے کام میں لگو۔ یہ دستاویز ہے عاقبت کی سلامتی، ایمان و معرفت کے قائم رہنے اور انبیاء و مرسیین و صدیقین کے ساتھ چلنے کی، پس جوں جوں ان پر اس کا اظہار ہوتا رہتا ہے وہی دوں دوں اس کا خوف اور حسن ادب بڑھتا اور شکرگزاری میں ترقی ہوتی رہتی ہے، اللہ والے حق تعالیٰ کے ارشاد کا مطلب سمجھ چکے ہیں کہ:-

وہ جو چاہتا ہے دیتا ہے، اور جو کچھ بھی وہ کرے اُس سے اس کی  
بانپس نہیں ہو سکتی اور لوگوں سے بانپس ہو گی۔  
اور اس کے ارشاد کا کہ:-

تم چاہ بھی نہیں سکتے مگر یہ کہ اللہ ہی چاہے جو پور دگار ہے سارے  
جہان کا۔

انہوں نے سمجھ لیا کہ وہ جو کچھ بھی خود چاہتا ہے کرتا ہے، نہ یہ کہ جو مخلوق چاہے (وہ کرے) نیز یہ کہ ہر دن وہ ایک جدا شان میں ہے (کسی کو) آگے بڑھاتا ہے، کسی کو پیچے بھاتا ہے، کسی کو رفتہ دیتا ہے کسی کو پستی، کسی کو عزت بخشاتا ہے کسی کو ذلت، کسی کو معزول کرتا ہے کسی کو بحال، کسی کو مارتا ہے کسی کو جلاتا ہے، کسی کو تو نگر بھاتا ہے کسی کو مفلس، کسی کو دیتا ہے اور کسی سے ہاتھ روکتا ہے۔ اللہ والوں کے دلوں کو حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ قرار ہی نہیں، وہ ان کو متغیر و متبدل کرتا رہتا ہے کہ (کبھی) قریب کرتا ہے کبھی بعید، کبھی کھڑا کرتا ہے کبھی بٹھاتا ہے، کبھی عزت دیتا ہے کبھی ذلت، کبھی عطا فرماتا ہے اور کبھی ہاتھ روکتا ہے، ان پر حالات ادلتے بدلتے رہتے ہیں، مگر وہ گردن جھکائے پھی بندگی اور حسن ادب کے قدم پر (جسے اور کھڑے رہتے ہیں)، یا اللہ! ہم کو اپنے ساتھ اور اپنی مخلوق میں اپنے خاص بندوں کے ساتھ حسن ادب نصیب فرمائیں اس کی وائشی اور ان پر اعتماد کرنے میں مبتلا ملت کر، اپنے لئے ہماری تو حید اور اپنے اور پر ہمارا توکل اور اپنے ساتھ ہماری تو نگری اور تیری طرف جھتوں کو لوٹانا ہمارے لئے مستحق فرمادیجئے، ہم کو ہمارے اقوال اور اعمال کے امتحان میں مت ڈال اور ان پر ہم سے مُواخذہ نہ کر، ہمارے ساتھ اپنے کرم، درگزرا اور جسم پوشتی کا معاملہ فرماء، آمین! حق تعالیٰ کا راستہ وہ راستہ ہے جس میں نہ مخلوق ہیں، نہ اسباب، نہ اپنی واقفیت ہے اور نہ کوئی

سمت یا دروازہ، پس بدن دنیا کے ساتھ ہوتا ہے اور دل آخرت کے ساتھ، اور باطن مولیٰ کے ساتھ باطن حاکم ہوتا ہے قلب پر، اور قلب حاکم ہوتا ہے نفس مطمئنہ پر، اور نفس مطمئنہ حاکم ہوتا ہے بدن پر، اور اعضا نے بدن حاکم ہوتے ہیں مخلوق پر، جب بندے کے لئے یہ صحیح اور کامل ہو جاتا ہے تو جنات اور انسان اور فرشتے اس کے زیر قدم ہو جاتے ہیں کہ سب (دست بستہ) کھڑے ہوئے ہوتے ہیں اور وہ مسندِ قرب میں بیٹھا ہوا ہوتا ہے۔

اے منافق! یہ بات تیرے نفاق اور تصنیع سے ہاتھ نہیں آسکتی، تو اپنے نگ و ناموں اور مخلوق کے دلوں میں اپنی مقبولیت اور اپنی دست بوی کی ترقی، پروردش میں لگا ہوا ہے، تو دنیا و آخرت دونوں میں اپنے نفس کے لئے بھی منہوس ہے اور ان کے لئے بھی جن کی پروردش کر رہا ہے اور جن کو اپنے اتباع کا حکم دے رہا ہے، تو بیان کار و دجال اور لوگوں کے اموال کا ڈاکو ہے، پس ضرور ہے کہ نہ تیری کوئی دعا مقبول ہو اور نہ صدیقین کے قلوب میں تیری جگہ، تجھ کو اللہ نے علم نہ دے کر گراہ بنا یا، جب غبار ہے گا تو تجھ کو نظر آئے گا کہ تو گھوڑے پر سوار تھا یا گدھے پر، جب (غفلت کا) غبار کھلے گا تو مرد ان خدا کو گھوڑوں اور ساندھیوں پر سوار دیکھے گا اور خود ان کے پیچھے ایک شکستہ حال گدھے پر ہو گا کہ شیطان اور ایلبیسیوں کی خواری تجھ کو تھام رہی ہو گی، کوشش کرو کہ اس کے قرب کا دروازہ تمہارے قلوب سے بند نہ کر لیا جائے، سمجھو دار ہنو، اور صحبت اختیار کرائے شیخ کی جو حکم خداوندی اور علمِ لدنی کا واقف ہو کہ وہ تم کو راستہ بتائے، جو فلاج دہنڈہ کو دیکھے گا نہیں وہ فلاج بھی نہ پائے گا، جو علماء باعمل کی صحبت اختیار نہ کرے وہ گندہ آٹھا ہے کہ نہ اس کے لئے مرغ ہے (جس کی طرف وہ منسوب کیا جائے) اور نہ ماس ہے (جو اس کو چھاتی سے لگا کر پروردش کرے) اس کی صحبت اختیار کرو جس کو حق تعالیٰ کی صحبت نصیب ہے، جب رات کا ندیہ را چھا جائے اور ساری مخلوق سو جائے اور (بول چال کی) آوازیں بند ہو جائیں، تو تم میں سے ہر شخص کو چاہئے کہ اُنھے اور وضو کر کے دو رکعت پڑھے اور دعا مانگئے کہ اے میرے پروردگار اپنے نیک اور مقرب بندوں میں سے کسی بندے پر مجھ کو مطلع کرتا کہ وہ مجھ کو تجھ پر اطلاع بخشنے اور مجھے تیرے راستے سے واقف بنائے، سب کے بغیر چارہ نہیں (لہذا وصول حق کے لئے شیخ کا دامن پکڑنا لازمی ہے) حق تعالیٰ قادر تھا کہ انبیاء کے بغیر بھی ہدایت دے دیتا (مگر دنیا چونکہ عالمِ اسباب ہے اس لئے

ان کو سبب ہدایت بنا کر بھیجا) جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
جس نے اپنی رائے کو کافی سمجھا وہ گمراہ ہوا۔

ایسے شخص کو تلاش کر جو تیرے دین کے چہرے کے لئے آئینہ بنے، جس طرح کہ اس آئینے میں تو نظر کرتا اور اپنے ظاہری منہ اور دستار اور بالوں کو برابر کیا کرتا ہے، اسی طرح مرشد کی محبت میں تجھے کو اپنے دین کا چہرہ نظر آئے گا اور اس کو بنا کر سنوار سکے گا) ر صاحب عقل بن ایسے کیا وہیات ہے (کہ بیعت کو فضول سمجھا ہے) تو کہتا ہے کہ ”تجھے ایسے شخص کی حاجت نہیں ہے جو مجھ کو تعلیم دے“ حالانکہ جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

مسلمان دوسرے مسلمان کا آئینہ ہے۔

مؤمن کا ایمان صحیح ہو جاتا ہے تو وہ ساری مخلوق کے لئے آئینہ بن جاتا ہے کہ وہ اس کی زیارت کے اور اس کے پاس آنے کے وقت اس کی صاف اور بھی گفتگو کے آئینے میں اپنے دین کا چہرہ دیکھتے ہیں، یہ فضول ہوں گی؟ تم ہر وقت حق تعالیٰ سے اس کا سوال کرتے رہتے ہو کہ تمہارے کھانے، تمہارے پانی، تمہارے کپڑے اور تمہاری بیوی اور تمہارے رزق میں ترقی دے حالانکہ یہ ایسی چیز ہے کہ تمہارے ساتھ ساتھ سارے مستحاب الدعوات بندے مل کر بھی دعا میں کریں تو اس میں زیادتی ہو گی نہ کی، رزق تو نہ ذرہ برابر بڑھے گا اور نہ ذرہ برابر گھٹے گا، اس سے فراغت ہو چکی ہے، اس کام میں لگو جس کے کرنے کا تم کو حکم ہوا ہے، اور اس سے باز رہو جس کی ممانعت ہوئی ہے، جس کا خود ہی آنا ضروری ہے اس میں مشغول مت ہوو، کیونکہ اس کے لانے کا تو وہ تمہارے لئے ضامن ہو چکا ہے، سارے مخصوص اپنے اوقاتِ معینہ پر خود آ جائیں گے خواہ شیریں ہوں یا تلخ، تمہارے پسندیدہ ہوں یا ناگوار، اللہ والے ایسی حالت پر پہنچ جاتے ہیں کہ وہاں نہ ان کے لئے دعا باقی رہتی ہے نہ درخواست، نہ وہ تحصیلِ منفعت کا سوال کرتے ہیں نہ دفعِ مضریت کا، ان کی دعا یا اعتبار قلب صرف حکم کی تعمیل میں رہ جاتی ہے، کبھی اپنی ذات کے لئے اور کبھی مخلوق کے لئے پس وہ دعا یا کلمات زبان سے نکلتے ہیں حالانکہ ان سے غائب ہوتے ہیں (کہ ان کو مقصود بالذات نہیں سمجھتے)۔ یا اللہ اہم کو اپنے ساتھ تمام حالتوں میں حسن اور نصیب فرم۔ اس کا روزہ، نماز اور ذکر، جملہ عبارتیں اس کی طبیعت بن جاتی ہیں کہ اس کے گوشت

اور خون سے گھل مل جاتی ہیں، اس کے بعد اس کے جملہ احوال میں حق تعالیٰ کی حفاظت اس کے پاس آتی ہے کہ ایک لمحہ کے لئے بھی شریعت کی پابندی اس سے جدا نہیں ہوتی حالانکہ وہ اس سے پرے ہو جاتا ہے (کہ حفاظت حق ہی اس سے کام لیتی رہتی ہے) حکم شرعی گویا اس کی کاشتی بن جاتی ہے اور وہ اس کے اندر بیٹھا ہو اقدرت پروردگار کے سمندر میں چلتا ہے اور ہر وقت چلتا رہتا ہے، یہاں تک کہ سا حل آخوت تک آگلتا ہے اور لطف و قرب و دوست کے سمندر کے کنارے آپنچتا ہے، پس وہ مخلوق کے ساتھ ایک بار ہوتا ہے تو خالق کے ساتھ ہزار بار، اس کا شغل اور اس کی محنت و مشقت مخلوق کے ساتھ ہے، اور اس کی راحت خانہ کی معیت میں۔ تجھ پر افسوس اے منافق! تجھے اس کی مطلق واقفیت نہیں، تجھ پر افسوس کہ ان باتوں میں سے تیرے معاملات میں کوئی چیز بھی نہیں، اے مخلوق ہلوں میں بھرے ہوئے خلوت خانوں میں بیٹھنے والا کیا میری چیخ و پکار اور ہٹوپھو تم کو ستائی نہیں دیتی؟ تم بھرے ہو؟ اٹھواؤ! اب بھی کچھ نہیں بگزا ہے، میں تمہارے ساتھ برتاؤ اور خطاب تمہارے سوہ ادب اور افعالی بد کے موافق نہیں کروں گا بلکہ ہے شفقت خداوندی اس کے حکم سے تمہارے ساتھ نرمی برتوں گا، میری سخت کلامی سے نہ بھاگو (اور بدگمان نہ ہو) کیونکہ وہ میری طرف سے نہیں ہے، میں تو جس طرح بلوایا جاتا ہوں اسی طرح بولتا ہوں۔

صاحب زادے اہل اللہ حق تعالیٰ کی عبادت میں رات کو دن سے ملاتے ہیں اور باوجود اس کے وہ خوف اور اندر یشے کی حالت میں رہتے ہیں، ان کو ذر لگا رہتا ہے سوہ خاتمه کا، وہ اپنے متعلق اور اپنے خاتمے اور انجام کے متعلق حکم خداوندی سے ناواقف ہیں (الہذا باوجود صوم و صلوٰۃ اور حج اور جملہ عبادتوں کے حزن و غم اور گریہ میں رات دن گئے رہتے ہیں، وہ اپنے رتب کا اپنی زبانوں اور قلوب سے ذکر کرتے رہتے ہیں) الہذا جب وہ آخرت میں پہنچیں گے تو جنت میں داخل ہوں گے اور ذات حق کا دیدار نصیب ہوگا اور اپنی عزت افزائی دیکھیں گے تو اس پر اس کی حمد کریں گے اور کہیں گے کہ ”شکر ہے اللہ کا جس نے ہم سے (خاتمہ و انجام کا فکر و غم) رفع کر دیا“، اور حق تعالیٰ کے کچھ بندے ایسے بھی ہیں جو ان مسلمانوں کے سر برآورده اور ان کا برا اور ان کے افسر اور بادشاہ ہوں گے، وہ یوں عرض کریں گے اور کہیں گے کہ ”شکر ہے اللہ کا جس نے آخرت سے قبل دُنیا ہی میں ہم سے غم

ڈور فرما دیا، جب ان کے قلب اپنے رہت کے دروازے پر پہنچیں گے تو اس کو کھلا ہوا پائیں گے اور سواروں کے گروہ درگروہ کوٹھت لگے ہوئے صفائی کھڑے ہوئے اپنی آمد کے منتظر پائیں گے جو ان کو سلام کریں گے اور ہٹوپھو کہتے ہوئے آگے آگے بڑھیں گے، پس وہ قریب کے مکان میں داخل ہوں گے اور وہ بہار دیکھیں گے جو نہ کسی آنکھ نے دیکھی، نہ کان نے سنی، اللہ کا شکر ہے کہ ہم کو دنیا اور آخرت اور مخلوق میں مشغول نہ بنا یا، شکر ہے اللہ کا جس نے ہم کو اپنی ذات کے لئے منتخب فرمایا اور اپنے قرب کے لئے اختیار کیا اور ہم سے دور فرمایا اپنی جدائی کا غم اور آنحضرت میں مشغولیت کا غم، شکر ہے اللہ کا کہ جس نے اپنے ساتھ یکسوئی ہم کو نصیب فرمائی، واقعی پروردگار بڑا ہی بخش ہا را و قدر داں ہے۔

صاحبزادے اجب توانیان مضبوط کرے گا تو خاتمة معرفت تک پہنچ جائے گا، اس کے بعد غم لدنی کی وادی، پھر اپنی اور مخلوق کی ہستی سے فنا یت کی وادی پر پہنچ گا، اور اس کے بعد خدا کے ساتھ ہستی ہو گی نہ کہ اپنے ساتھ اور نہ مخلوق کے ساتھ، اس وقت تیرا خم ڈور ہو جائے گا، حفاظت حق تیری خادم بنے گی، حمایت تجھ کو محيط ہو گی، توفیق ہٹوپھو کہتی ہوئی تیرے آگے ہو گی، فرشتے تیرے چار طرف چلیں گے، آرداج، طیبات آئیں گی اور "السلام علیکم" کہیں گی، حق تعالیٰ مخلوق پر تجھ سے فخر فرمائے گا، اس کی نگاہیں پا سبانی کریں گی اور تجھ کو کھنچیں گی اس کے قرب کے گھر کی جانب اور اس کے ساتھ انہیں و مناجات کی جانب، جو عذر کے بغیر مجھ سے الگ ہو دہ برباد ہوا، تجھ پر افسوس! کہ جس مقام پر میں کھڑا ہوں اس میں میرا مقابلہ کرتا ہے، تیری اتنی طاقت نہیں ہے اور نہ تیرے اس مقابلے میں تیرے ہاتھ پکجھا سکے، یہ چیز زمین کی طرف آسمان سے نازل ہوئی ہے، حق تعالیٰ فرماتے ہیں:-

اور کوئی چیز بھی ایسی نہیں جس کے خزانے ہمارے پاس نہ ہوں، اور

ہم اس کو میں مقدار پر آتا رہتے ہیں۔

بازش زمین کی طرف آسمان ہی سے اتر آکرتی ہے، اس سے اس کی زوئیدگی ظاہر ہوتی ہے، اسی طرح یہ مضمون بھی قلوب کی زمین کی طرف آسمان ہی سے اترتا ہے، پس وہ ہر قسم کی خوبی سے آگئے اور لہلہنا نے لگتے ہیں کہ اسرار و حکمتیں اور توحید و توکل اور مناجات و قرب حق کے نبات پیدا ہوتے ہیں، یہ قلب اپا باغ بن جاتا ہے جس میں قسم قسم کے

درخت اور پھل ہوتے ہیں، اس میں بڑے بڑے جنگل اور بن اور سمندر اور نہریں اور پہاڑ ہوتے ہیں، وہ انسان و جنات اور طاڭہ و آرواح کے جمع ہونے کا مقام ہیں جاتا ہے، یہ ایک چیز ہے جو عام عقول سے بالا ہے، محض قدرت ہے اور ارادہ علم ہے جو حق تعالیٰ کے لئے مخصوص ہے اور یہ اس کی مخصوصی میں خاص ہی خاص افراد کو نصیب ہوتا ہے، کوشش کرو کہ میرے وعظ کے جال میں آپھسو، میرا بیٹھتا اور وعظ کہنا ایک جال ہے، میں منتظر ہتا ہوں کہ کوئی تم میں سے اس میں آپھنے، یہ دستخوان تو خدا ہے نہ کہ میرا، اللہ تم پر رحم کرے، میرا کہنا مان لو، میری اتباع کرو کہ میں کو اٹھا کر دروازے تک لے جاؤں، صدق حق تعالیٰ کی طرف بلاتا ہے اور کذب شیطان کی طرف بلاتا ہے، حق بھی ایک چیز ہے اور باطل بھی ایک چیز ہے، مومن کے نزدیک دنوں ظاہر ہیں، جن کو اپنے ایمان کے نور سے دیکھے لیتا ہے۔ اے باشندگان عراق! تم کوڈ کا دوت کا دعویٰ ہے اور پھر بھی تم پچ اور جھوٹے اور بسری باطل میں تمیز نہیں کرتے، تمہارے جھٹلانے کا نقصان تم ہی پر ملنے گا اور مجھے اس کی پروا بھی نہ ہوگی، جو حق تعالیٰ کا طالب ہوتا ہے وہ نہ اس کی جنت کا خواہاں ہوتا ہے اور نہ اس کی دوزخ سے ڈرتا ہے، بلکہ صرف اس کی ذات چاہتا اور اس کی دُوری سے خائف رہتا ہے، تو شیطان اور نفس و دُنیا اور خواہشات کا قیدی بنا ہوا ہے، اور تجھے خبر نہیں تیرا قلب قید میں پڑا ہوا ہے اور تجھے اطلاع نہیں، یا اللہ! اس کی قید سے رہائی دے اور ہم کو بھی خلاصی نصیب فرم، آمین۔ عزیمت کو اختیار کرو<sup>(۱)</sup> اور رخصت سے اعراض کرو، جو شخص رخصت کا پابند ہوتا ہے اور عزیمت کو چھوڑتا ہے اس کا دین بر باد ہو جانے کا اندیشہ ہے، عزیمت مردوں کے لئے ہے، کیونکہ وہ خطرناک اور دشوار اور تلخ شے کو اختیار کرتا ہے، جس کی ہمت مردہ کر سکتے ہیں، اور رخصت بچوں اور عورتوں کے لئے ہے، اس لئے کہ اس میں سہولت زیادہ ہے، اور ضعیفوں کے لئے سہولت ہی شایان ہے۔ صاحب زادے! پہلی صفت کو اختیار کر

(۱) شریعت میں احکام کے دورے ہیں، ایک وہ کہ جن سے عبادت کا اجر زیادہ اور حسن دو بالا ہو جاتا ہے، اس کو ”عزیمت“ کہتے ہیں، اور دو م وہ جن سے اجر تو کم ہوتا ہے مگر عمل صحیح ہو جاتا ہے، مثلاً نوافل کی پابندی اور کھڑے ہو کر پڑھنا ”عزیمت“ یا اور کبھی نہ پڑھنا بلاغذر بیٹھ کر پڑھ لیتا ”رخصت“ ہے کہ شرعاً اجازت ہے، پس دین کے متعلق مردین کو عزیمت کی صورت اختیار کر لی چاہئے کہ وینی مشقت اٹھانا مردوں کا کام ہے، عورتوں کی طرح کام و کمزورین کو رخصت پر اکتفاء نہ کرنا چاہئے۔

کیونکہ وہ ہمت والے مردوں کی صفائی ہے، اور بھیل سے علیحدہ رہ کر وہ کم ہمتوں کی صفائی ہے، اس صفائی کا خدمت گاربین اور عزیزیت کا خوگر بن کیونکہ جس قدر تو اس پر عزیزیت کا بوجہ لادے گا تو وہ اس کا متحمل ہو جائے گا، اس کے اوپر سے لائھی میت انحصار نہ وہ سو جائے گا اور بوجھا پہنچنے اور پر سے پھینک دے گا، اس کو اپنے دانتوں کی سپیدی اور سفید آنکھیں میت دیکھا (کہ مسکرا نے اور پیار کی نگاہوں سے اس کو دیکھنے لگے) اس نے کہ وہ نہایت بد غلام ہے کہ لائھی کے بغیر کام ہی کر کے نہ دے گا، اس کو پیش بھر کر کھانا میت دے، مگر اس وقت جب تجھ کو یقین ہو جائے کہ شکم سیری اس کو سرکش شہنادے گی اور اب وہ پیش بھر کر بھی کام پورا ہی کرے گا، سفیان ثوری عبادت بھی بہت کرتے تھے اور کھاتے بھی تھے، اور جب شکم سیر ہو جاتے تو کہا وات بیان کرتے تھے کہ جبھی کا پیش بھردار اور اس کو خوب گیدو کیونکہ جبھی تو گدھا ہے (کہ جتنا زیادہ کھلا دے گے اسی قدر زیادہ بوجھ لادے گا) اس کے بعد آپ عبادت کے لئے کھڑے ہوتے، پس اس کا پورا حصہ لیتے تھے۔ ایک بزرگ سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے سفیان ثوری کو دیکھا انہوں نے اتنا کھایا کہ مجھے ان سے نفرت ہو گئی، اس کے بعد نماز اور گریہ میں مشغول ہوئے تو ایسا ہوئے کہ مجھے ان پر ترس آگیا۔ زیادہ کھانے میں حضرت سفیان کا اقتداء میت کر اور ان کی کثرت عبادت میں ان کی اقتداء کر کیونکہ تو سفیان نہیں ہے (کہ زیادہ کھا کر کام کر سکے) تو اپنے نفس کو پیش بھرمت کھلا جیسا کہ سفیان کھلایا کرتے تھے، اس لئے تو نفس پر اتنی قدرت نہیں رکھتا جتنی کہ وہ اپنے نفس پر قدرت رکھتے تھے، ترک حرام اور آخذ حلال کی کوشش کر، اپنے ایمان و یقین کے قوی ہو جانے کے وقت سب ہی میں اپنے اختیار کر کر اللہ کے بندگان خاص میں سے بن جائے گا، جب تیرا زہد تحقیق ہو جائے گا تو وہ تجھ پر عطا و انعام فرمائے گا، خواہ بالواسطہ خواہ بلا واسطہ، جب تک تو نہ مخلوق و اسباب کا بندہ رہے، نہ دُنیا و لذات و خواہشات و شیاطین کا، نہ مخلوق کے نزدیک جاہ کی طلب کا اور نہ ان کی توجہ و بے تو جبی اور مرح و ندمت کا بندہ رہے اس وقت تک واعظ بننا جائز نہیں کہ اس سے کچھ بھی نہ کام چلے گا۔ جب تو اپنے نفس کے ساتھ، اپنی طبیعت خواہش نفس کے گھر میں پڑا رہے گا تو تیرا قلب ایک قدم بھی حق تعالیٰ کے دروازے کی طرف نہ چل سکے گا، میں تجھ کو دیکھتا ہوں کہ ہر وقت مخلوق اور اسباب کا پابند

ہے، آخر یہ کب تک؟ اسے نادان! ان کی قید سے رہائی مجھ سے سیکھ، تیرا قلب حق تعالیٰ کو کس طرح دیکھ سکتا ہے، حالانکہ وہ مخلوق سے لبریز ہے، جامع مسجد کا دروازہ تجھ کو کیسے نظر آ سکتا ہے حالانکہ تو اپنے گھر میں بیٹھا ہوا ہے؟ جب تو اپنے گھر، اپنے اہل اور اپنے عیال سے باہر نکلے گا تب جامع مسجد کا دروازہ دیکھ سکے گا، جب تو سب کو اپنی نشست کے پیچھے چھوڑ دے تہجی تو دیکھ سکے گا، اور جب تک دنیا کے ساتھ رہے گا تو آخرت کو نہ دیکھ سکے گا، اور جب تک آخرت کے ساتھ رہے گا تو دنیا و آخرت کے پروردگار کو نہ دیکھ سکے گا، جب سب (کے خیال و محبت) سے باہر ہو جائے گا تب تیراباطن تیرے رتبی ملاقات حاصل کرے گا، مگر صوری نہیں بلکہ معنوی، عمل قلوب کے لئے ہے اور معانی باطن کے لئے، اللہ والوں نے اپنے اعمال سے منہ پھیر لیا اور اپنی نیکیوں کو بھلا دیا اور ان پر معاوضہ کے طالب نہ ہوئے، لہذا ضرور ہے کہ حق تعالیٰ ان کو اپنے فضل سے جائے قیام پر پہنچائے کہ وہاں نہ ان کو کوئی تکلیف ہو، نہ کسی قسم کا تکان، نہ انقطاع ہو اور نہ کمزوری، نہ کسی معاش ہو اور نہ محنت مزدوری کی مشقت۔ ارشاد خداوندی "لَا يَسْتَأْنِفُهَا نَصْبٌ" کا مطلب مفسرین نے یہ بیان کیا ہے کہ جنت میں روتی اور اس کے حاصل کرنے کا فکر و اہتمام اور اہل و عیال کا بار معاش کچھ بھی نہ ہوگا، جنت سر بر فضل ہے، سرتاپا خوبی اور بالکل راحت اور عطا بے شمار ہے، سارا مدار خالص اللہ کے لئے تیرے حضور قلب پر سے کہ نہ کسی دُنیوی وجہ سے ہو، آخرت کے باعث اور نہ کسی مخلوق کے سبب۔ اور اللہ کے لئے تیرا حضور قلب موت اور موت کی پھیلیا وداشت کے بغیر صحیح نہیں ہو سکتا کہ اگر تو دیکھے تو موت تو دیکھے اور سے تو موت کو سے (غرض کسی حال بھی وہ نظر اور خیال سے نہ ہے) درحقیقت پوری بیداری کے ساتھ موت کی یادداشت ہر قسم کی خواہش کو تا گوار بنا دیتی اور ہر خوشی کے سامنے آکھڑی ہوتی ہے (پس غفلت اور اترانا پیدا نہیں ہوتا) موت کو یاد رکھو کہ اس سے کہیں بچاؤ نہیں، جب قلب ذرست ہو جاتا ہے تو خدا نے قدیم و ازی دام و ابدی کے سواب کو بھول جاتا ہے، اس کے سوا ہر چیز فانی ہے، جب قلب ذرست ہو جاتا ہے تو جو بات بھی اس سے نکلتی ہے وہ نمیک نمیک اور حق ہوتی ہے کہ کوئی رذکرنے والا اس کو رذہ نہیں کر سکتا، قلب کو قلب خطا کرتا ہے اور باطن کو باطن، خلوت کو خلوت، معنی، مغز کو مغز اور حق کو حق، یہی اس وقت اس کا کلام ہوں

میں ایسا اثر کرتا ہے جیسے شج نرم اور پاکیزہ اور بے شورہ کی زمین میں لگتا ہے۔ جب قلب ذرست ہوتا ہے تو شہنیوں پتوں اور پھلوں والا درخت بن جاتا ہے کہ اس سے انسان و جنات و فرشتے ساری ہی مخلوق کے ہر قسم کے منافع ہوتے ہیں اور جب قلب میں ذرستی نہیں تو وہ حیوان کا سا قلب ہے کہ محض صورت ہے بلا معنی کے اور خالی برتن ہے جس میں کوئی چیز بھی نہیں، گویا اور خست بلا شتر، نفس بلا طائر، مکان بلا بکیں، اور ایسا خزانہ ہے جس میں وینارو و دہم اور جواہرات سب کچھ ہیں مگر کوئی خرچ کرنے والا نہیں، اور جسم بلا روح جیسے وہ ایسا جسم جو سخ ہو کر پھر بن گئے کہ صورت ہی صورت ہے اور اندر وہ کچھ بھی نہیں، حق تعالیٰ سے رخ پھیرنے اور اس کا کفر کرنے والا قلب مسخ ہی کیا ہوا ہے اور اسی لئے حق تعالیٰ نے ایسے ول کو پھر کے ساتھ تشبیہ دے کر فرمایا ہے کہ:-

پھر اس کے بعد تمہارے ول سخت ہو گئے، پس وہ پھر کی مثل یا اس سے بھی زیادہ سخت ہیں۔

جب بنی اسرائیل نے توریت پر عمل نہ کیا تو حق تعالیٰ نے ان کے دلوں کو سخ فرمایا کہ پھر بنا دیا اور اپنے دروازے سے دھکے دے دیے اسی طرح اے محمد ایوں اگر تم قرآن پر عمل نہ کرو گے اور اس کے احکام کو مضبوط نہ تھامو گے تو تمہارے قلوب کو بھی سخ اور ان کو اپنے دروازے سے ڈور کر دے گا، ان میں سے مت بنو جن کو حق تعالیٰ نے علم دے کر گمراہ بنا دیا، جب تو مخلوق کے لئے علم سیکھے گا تو مخلوق کے لئے عمل بھی کرے گا، اور جب اللہ کے لئے علم سیکھے گا تو اسی کے لئے عمل بھی کرے گا، جب تو دنیا کی خاطر علم حاصل کرے گا تو دنیا ہی کے لئے عمل کرے گا اور جب آخرت کے لئے علم حاصل کرے گا تو آخرت کے لئے علم کرے گا۔ شاخوں کا مدار جزوں پر ہوتا ہے، جیسا تو کرے گا ویسا شمرہ پائے گا، ہر برتن سے وہی چھلکتا ہے جو اس میں ہوتا ہے، تو اپنے برتن میں مال (کا بد ہو دار و غنی) رکھے پھرتا ہے اور چاہتا یوں ہے کہ اس میں گلاب چھلکے، تیری کوئی عزت نہیں، تو عمل تو مخلوق کے لے کرے اور چاہے یہ کہ کل کو خالق اور اس کا قرب اور اس کی طرف توجہ تجھے و نصیب ہو جائے، تیری کوئی عزت نہیں، ظاہر اور غالب تو بھی ہے (کہ ایسا شہ ہو باقی) اگر حق تعالیٰ تجھہ تو عمل کے بغیر محض فضل سے عطا فرمادے تو یہ اس کے اختیار میں ہے، جنت (حاصل

ہونے کا عمل) تو طبیری ہے اور دوزخ کا عمل معصیت، اس کے بعد اختیار خدا کو ہے کہ اگر چاہے تو عمل کے بغیر کسی کو عذاب دے، وہ مالک و مختار ہے وہ جو چاہتا ہے کہ گزرتا ہے، اس کے کئے کی اس سے بازپُرس نہیں ہو سکتی، اور دوسروں سے بازپُرس ہو گی۔ اگر وہ انبیاء اور صالحین میں سے کسی کو دوزخ میں ڈال دے، تب بھی عادل ہی رہے گا، اور یہ جنت بالغ ہو گی (کہ وہ مالک اپنے ملک میں جو چاہے تصرف کرے)۔ ہمارے اوپر واجب ہے کہ یوں کہیں کہ حاکم بہر حال چچے ہیں، ہم چوں وچر انہیں کر سکتے، ایسا ہونا کہ حق تعالیٰ مُسْتَحْقِن جنت کو دوزخ میں ڈال دے امکان اور جواز کے درجے میں ضرور داخل ہے، اور اگر ایسا ہو تو عین انصاف اور حق ہو گا (ظلم یا کذب نہ ہو گا)، البتہ یہ ایسی بات ہے کہ وقوع میں نہ آئے گی اور ایسی کوئی بات کرے گا نہیں (اس لئے کہ وہ وعدہ خلاف نہیں ہے) میری سنوا جو کچھ میں کہدا ہوں اس کو سمجھو کیونکہ میں اس کا غلام ہوں، اس کے سامنے کھڑا ہوا ہوں، ان کا تجارتِ اخروی کا سامان پھیلاتا اور اس پر آواز لگاتا ہوں کہ جس کو خریدنا ہو آؤ اور خریدو، اس میں نہ میں ان کی خیانت کرتا ہوں اور نہ اس کو اپنی ملک بتاتا ہوں، میں ابتداء ان کے کلام سے گرتا ہوں، اور دُھراتا ہوں اپنی طرف گویا اس کا مفسر اور شارح بنتا ہوں اور برکتِ خدا کی طرف سے ہے (کہ جس کو چاہے اس سے نفع بخشنے) جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت اور اللہ بخشنے اپنے والد و والدہ کے ساتھ حسن سلوک کی برکتوں سے حق تعالیٰ نے مجھے (و عظ و نصیحت کا) اہل بناویا، میرے والدُوں نے بے رغبت تھے، باوجود یہ کہ اس کے حاصل کرنے پر ان کو قدرت تھی، اور میری والد و اس زہد میں ان کی موافق اور ان کے فعل پر دنوں (میاں بی بی) نیکوکار دوین دار اور مخلوق پر مشفق تھے، باقی ان سے مخلوق میں سے کسی اور سے کیا یہاں؟ میں تو پیغمبر اور ان کے صحیحے والے خدا تک آپنچا ہوں کہ انہیں دو سے فائز ہوتا ہوں، میری ساری بہتری اور نعمت انہیں دنوں کے پاس ہے، میں مخلوق میں بجز سیدنا محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے اور ار باب میں بجز اپنے رتبہ برتر و بزرگ کے اور کسی کا خواہاں نہیں ہوں۔ مولوی! تیرا وعظ شخص زبان سے ہے قلب سے نہیں، اور صورت سے ہے معنی سے نہیں ہے، محنت والا قلب اس وعظ سے (نفرت کر کے) ذور بھاگتا ہے جو زبان سے ہو اور قلب سے نہ ہو، پس ایسا وعظ سننے کے وقت اس کی (وحشت) سے ایسی حالت

ہوتی ہے جیسی پنجربے کے اندر پرندگی اور مسجد کے اندر منافق کی، صد یقین میں سے کسی کو جب صاحبِ نفاق مولویوں میں کسی کی مجلس وعظ میں شریک ہونے کا موقع پڑتا ہے تو اس کی ساری آرزویوں سے نکل آتا ہوتی ہے، اللہ والوں کے لئے یا کاروں، منافقوں، رجالوں، بدعیوں اور دشمنوں خدا و دشمن رسول کے چہروں میں (ظلمت و تاریکی کی) علامتیں ہوتی ہیں، (جن سے وہ مکار و اعظموں کو فوراً شناخت کر لیتے ہیں) ان کی علامت ان کے چہروں اور ان کی گفتگو (غرض ہر پہلو) میں موجود ہوتی ہے کہ وہ صد یقین سے خائف و متوضّع ہو کر اس طرح بھاگتے ہیں جس طرح شیر سے بھاگے ہیں، وہ ذرتے ہیں کہ ان کے قلوب آگ سے (دھکے دے کر) اٹھادیتے ہیں، ایسا مکار عوام کے نزدیک معزز ہوتا ہے مگر صد یقین کے نزدیک ذلیل ہے، عوام کے نزدیک وہ آدمی ہے مگر صد یقین کے نزدیک بلا وہ ہے کہ ان کے نزدیک اس کی کچھ بھی قدر نہیں، صد یقین بخوبی خداوندی دیکھا کرتے ہیں (لہذا اندر ورنی حالت معلوم کر لیتے ہیں) نہ کہ اپنی آنکھوں کے نور سے اور نہ چاند سورج کے نور سے۔<sup>(۱)</sup> یہ (چاند سورج یا آنکھوں کا) نور تو اللہ تعالیٰ کا عام نور ہے، اور ایک نور اس کا خاص ہے کہ وہ حق تعالیٰ صد یقین کو عطا فرماتا ہے شریعت یعنی کتاب و سنت میں مسحکم اور رائخ ہونے کے بعد کہ وہ ان دونوں پر عمل کرتا ہے، پس اس علم کا نور عطا کر دیا جاتا ہے۔ باری اللہ! ہمیں اپنی شریعت و علم اور قرب نصیب فرم۔

اے منافقو! خدا تمہیں برکت نہ دے، تم میں کس درجہ بکثرت ہیں وہ لوگ جن کا سارا مشغله اپنے اور مخلوق کے درمیان تعلق کو آباد کرنا اور اپنے اور حق تعالیٰ کے درمیانی تعلق

(۱) اہل سنت کا عقیدہ ہے کہ نبیوکار کے لئے دعے اور بدکاروں کے لے دعید جو کچھ بھی حق تعالیٰ نے بیان فرمائے ہیں ان کے خلاف کرنے پر اس کو قدرت حاصل ہے کہ چاہے تو صاحب کو دو رخ میں دال دے، چاہے کفار کو جنت میں بھیج دے، اپنے فرمائے کی وجہ سے فرمائے ہوئے مضمون کا خلاف کرنا اس کی قدرت سے باہر نہیں ہوا، اور نہ اس کے خلاف کرنے کو ظلم یا حق کہہ سکتے ہیں، اس لئے کہ وہ شہنشاہ مختار ہے، اور ساری حقوق اس کی ملک ہے کہ جس میں جو چاہے تصرف کرے، پاہن ہم وہ فرمائے ہوئے کے خلاف کرنے کا نہیں، پس عہد و وعدہ کا خلاف بالذات ممکن ہے اور بالآخر تبع کر کر سکتا ہے، مگر کرے گا نہیں، اس صورت میں قدرت اور صدق و دونوں صفتیں قائم رہتی ہیں، اس مسئلے کو حضرت محبوب بھائی قدس سرہ لئے اس تقریر میں بیان کیا ہے۔ ۱۲

کو دیوان بنانا ہوا ہے، بارہ اللہ امجد و ان کے رسول پر مسلط فرمادے جو میرے پاس نہیں آتا، اور جب مجھ سے ملتا ہے تو سلام نہیں کرتا اور اگر کرتا بھی ہے تو بے تکلف کرتا ہے (ذکر محبت و اخلاص سے) (وین محمدی کی دیواریں گرنے کے قریب پہنچ گئیں، یا اللہ! اس کی تعمیر پر مجھے مددگار نصیب فرما۔

اے منافقو! اور دُنیا طلب و اعطا! اس کی بنا تمہارے ہاتھوں نہیں ہو سکتی، تمہاری کوئی عزت نہیں کہ تمہارے ہاتھوں اس کی تعمیر ہو، تم بنا کیسے سکتے ہو، حالانکہ تم کو بنانے کا طریقہ آتا ہے اور نہ اس کے اوزار تمہارے پاس موجود ہیں، اے نادانو! اول اپنے دین کی دیواریں تو بنالو، دوسروں کی تعمیر میں اس کے بعد مشغول ہونا جب تم مجھ سے عداوت رکھو گے تو میں اللہ اور اللہ کی راہ میں تم سے دشمنی رکھوں گا، اسی لئے کہ میں انہیں کی مدد سے قائم ہوں، بغاوت نہ کردا اور میری ایذ ارسالی سے باز آؤ! کیونکہ اللہ اپنے حکم پر غالب ہے (کہ تمہارے روکے رذ نہیں ہو سکتا)۔ یوسف علیہ السلام حق تعالیٰ کے نزدیک بادشاہ، اس کے نبیوں میں سے ایک نبی اور صدیقوں میں سے ایک صدیق تھے، اور ان کی تقدیر میں تجویز ہو چکا تھا کہ بہتری مخلوق کی بہبود یا ان کے ہاتھوں پوری ہوں گی۔ اے زمانے کے منافقو! یہی حال تمہارا ہے کہ مجھ کو ہلاک کرنا چاہتے ہو، تمہاری کوئی عزت نہیں، میرے قتل تک تمہاری دسترس نہیں ہو سکے گی، اگر شرع (کا لحاظ) نہ ہوتا تو تم میں سے ایک ایک کو باقاعدین پیان کر دیتا (کہ فلاں فلاں شخص منافق اور میرا دشمن ہے) حکم کے ساتھ قائم ہونے کی حالت ہو، یا علم کے ساتھ قائم ہونے کی حالت ہو، بہر حال اس رتبہ حق کے محاٹے کی بیانات شریعت ہی ہے، اللہ والے مخلوق سے ذریت نہیں کیونکہ وہ حق تعالیٰ کی امان و سرپرستی و حفاظت میں ہیں، ان کو اپنے دشمنوں کی پرواہ بھی نہیں ہوتی، اس لئے کہ عنقریب وہ ان کو ہاتھ اور پاؤں اور زبان کشا ہوا دیکھیں گے، ان کو معلوم اور تحقیق ہو چکا ہے کہ مخلوق عاجز و معدوم ہے، نہ ان کے ہاتھ ہلاکت ہے نہ سلطنت، نہ ان کے قبضے میں تو نگری ہے نہ افلس، اور نہ نقصان ہے نہ نفع، ان کے نزدیک بجز خدائے برتو بزرگ کے نہ کوئی بادشاہ ہے نہ قدرت والا، اس کے سوانح کوئی دینے والا ہے نہ کوئی روکنے والا، نہ فائدہ یا نقصان پہنچنے والا، اور نہ جلانے اور مارنے والا، وہ خدائے واحد و متصف بکھنے کی وجہ سے شر

کے بوجھ سے آرام میں ہیں، وہ بزرگ زیدگی و امتحاب میں ہیں، وہ حق تعالیٰ کے ساتھ آنیست اور اس کی معیت کی راحت میں ہیں کہ اس کی مہربانی و لطف و مناجات کے مزے اڑاتے رہتے ہیں، دنیا رہے یا نہ رہے، اور آخرت ہو یا نہ ہو، اور خیر و شر موجود ہو یا معدوم، ان کو (کسی چیز کی بھی) پر و انہیں رہتی، ابتدائے حال میں دنیا اور مخلوق اور شہوات سے بے رغبت ہونے میں تکلف کیا (اور طبیعت کو مجبور بنانا کہ زہد واقعی زہد بن گیا اور طبیعت واقعی طبیعت بن گئی (صاحبواز اہد بنتا) ان سے سکھو، بے تکلف طاعتوں کو بجالا کو اور معاصی و خلاف شرع امور کو چھوڑو کہ (ہوتے ہوئے آخر کار) یہ تکلف طبیعت بن جائے گا (اور اب اطاعت میں گرانی مطلقاً محسوس نہ ہوگی) اپنے پروردگار کا کلام سمجھنے کی کوشش کرو اور اس پر عمل کرو اور اپنے عمل میں مخلص ہو۔

صاحب زادہ! تو سرتاپا نفس کے تابع ہے، نامحترم عورتوں اور لڑکوں کے پاس بیٹھتا ہے اور پھر یوں کہتا ہے کہ ”مجھے ان کی طرف مطلق توجہ نہیں ہوتی“ تو جھوٹا ہے، نہ شریعت تیری موافقت کرتی ہے اور نہ عقل، تو آگ پر آگ اور لکڑی پر لکڑی بڑھاتے جاتا ہے، پس ضرور ہے کہ تیرے وین و ایمان کا مکان جل آئے، اس (اختلاط بے ریش لڑکوں اور عورتوں) کے متعلق شریعت کا انکار عام ہے کہ کسی کو بھی اس نے مستثنی نہیں کیا، ایمان و معرفت حق اور قرب کی طاقت حاصل کر، اس کے بعد نائب حق بن کر مخلوق کا طبیب بن جا، افسوس! تو سانپوں کو کس طرح چھورہا ہے اور اُٹ پٹھ رہا ہے، حالانکہ نہ تجھ کو سانپ پکڑنے والے کا ہنر معلوم ہے اور نہ تو نے تریاق کھار کھا ہے (کہ زہر اثر نہ کرے) تو خود اندھا ہے پھر لوگوں کی آنکھوں کا علاج کیونکر کرے گا؟ تو گونگا ہے لوگوں کو تعلیم کس طرح کر سکتا ہے؟ تو ذات حق اس کی قدرت، اس کے قرب اور مخلوق کے متعلق اس کی سیاست سے ناواقف ہے، یہ نہ میری عقل و ضبط کے احاطے میں آسکتا ہے نہ تمہاری عقل و ضبط میں آسکتا ہے، اس کی حقیقت تو بجز خدا کے کسی کو معلوم ہی نہیں (لہذا یہاں عقل و دخل نہیں صرف طاعت کی حاجت ہے کہ سنو اور مان لو، میں شاہی مُناوی اور اس کے رسال کا نائب بن کر آیا ہوں، وین کے متعلق ساری دنیا سے زیادہ بے لحاظ ہوں گے خدا اور رسول کی

طرف پاری میں تمہارے کی چھوٹے بڑے کا بھی لحاظ نہیں کرتا، میں خدا و رسول کا کارندہ ہوں، ان کا پیش دست مزدور ہوں اور انہیں کا کہلاتا ہوں، یہ دنیا فانی ہے، یہ مصاحب و تنکیف کا گھر ہے کہ یہاں بے گدروت زندگی کسی کو بھی حاصل نہیں، خصوصاً جبکہ عاقل ہو، (تو آفات بھی اس کے سر زیادہ پڑتی ہیں) چنانچہ کسی کا قول ہے کہ دنیا میں دانہ شخص کی آنکھ نہنہ دی نہیں ہوتی، جس شخص کی یہ حالت ہو کہ درندہ اس کے سامنے کھڑا ہوا پناہ کھولے قریب آپنچا ہواں کو قرار کس طرح آسکتا ہے اور اس کی آنکھ میں نیند کیونکر آسکتی ہے؟

اے غالوا قبر اپنا منہ کھولے ہوئے اور موت کا درندہ اور اثر دہا اپنے منہ کھولے ہیں، شاہ قضا و قدر کا جلا داپنے ہاتھ میں تلوار لئے ہوئے ہے، اور صرف حکم کا منتظر ہے لاکھوں میں ایک ہوتا ہے جو اس دلش پر قائم اور بلا غفلت کے بیدار ہوتا ہے، ابتدائے حال میں تجوہ کسی سبب کی ضرورت ہے کہ اس کے ذریعے سے کہتا اور کھاتا رہے یہاں تک کہ تیر ایمان قوی ہو جائے، پس جب تو اس پر قائم اور جمار ہے گا تو حق تعالیٰ تجوہ کو کل کی طرف لے آئے گا، پس تجوہ کو سب کے بغیر کھلانے گا، اے سبب کو شریک خدا سمجھنے والے! اگر تو کل سے کھانے کا تو مزہ تو چکھ لیتا تو مشرک نہ بنتا، اور ضرور متوکل اور صاحب اعتماد بن کر اس کے دروازے پر بیٹھ جاتا، میں خود دنوش کے صرف دو طریق جانتا ہوں، یا پابند شرع بن کر محنت مزدوری سے کھاتا، یا تو کل کے ذریعے سے کھانا، تجوہ پر افسوس! کہ تو حق تعالیٰ سے شرما تا نہیں اور محنت و مزدوری چھوڑ کر لوگوں سے بھیک مانگتا پھرتا ہے، محنت مزدوری ابتداء ہے اور تو کل انتہا، پس میں نہ تیرے لئے ابتدائیک پاتا ہوں نہ انتہا، میں تجوہ سے حق بات کہتا ہوں اور تجوہ سے شرما تا نہیں، سن اور مان! اور حق تعالیٰ سے منازعت مت کرائیں تمہاری ذات اور تمہارے مال میتاع اور تمہاری تعریف دن مدت میں ساری مخلوق سے زیادہ زائد اور بے رغبت ہوں، اگر میں نے تم سے کچھ لیا بھی ہے تو دوسرے ہی کے لئے لیا ہے نہ کہ اپنے لئے، میرا وعظ تمہارے لئے گویا کاری ضرب ہے، جس کا مجھ کو ایسے طریق پر حکم دیا گیا ہے جس کو میں پہچانتا اور اس کو قطعی دست سمجھتا ہوں، اور خدا کے حکم کا نہ کوئی منسون کرنے والا ہے کہ اس کو شکر کر دے اور نہ کوئی روکنے والا ہے کہ اس کو روک دے، پس ضرور ہے کہ یہ کثرتی مار اپنا اثر کرے گی اور ہزاروں لاکھوں بھانلوں و سیدھوں بنادے گی، تجوہ پر

افسوس! ادیکیو لوگوں کی باتیں تجھ کو دھو کے میں نہ ڈال دیں تو جس حالت پر اور جس شغل میں ہے اس سے تو خوب خوب واقف ہے، حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ:-  
انسان اپنے نفس سے خوب واقف ہے۔

تو عوام کے نزدیک کیا خوشنما اور خواص کے نزدیک کس قدر بد نما ہو رہے، اے عقل و فہم کا دعویٰ کے دُنیا کی رغبت رکھنے اور اس پر اترانے والا کیا تم نے اپنے پروردگار کا پیار شاہزادیں سنائے:-

معلوم کر لو دُنیا کی زندگی تو بس کھیل تماشا اور ایک آزمائش ہے۔

(اور ظاہر ہے کہ) کھیل تماشا اور آزمائش نادان بچوں کے لئے زیبا ہے نہ کہ کبھی دار مددوں کے لئے، پس حق تعالیٰ نے تم کو (اس آیت میں) اطلاع دی ہے کہ دُنیا نادانوں اور کم بحث والوں کے لئے (کہ وہ اس پر شیدا ہو کر میریں کھپیں) وہ تم کو جتنا چکا ہے کہ اس نے تم کو کھیل کے لئے پیدا نہیں کیا، دُنیا میں مشغول ہونے والا شخص کھیل میں لگنے والا ہے، (اور کھیل میں لگنا عاقل کا کام نہیں) جس نے آخرت کو چھوڑ کر دُنیا پر قناعت کی اس نے ناچیز شخص پر قناعت کی، دُنیا جو کچھ بھی تم کو دے گی وہ سب سانپ، بچھو اور زہر ہیں، اگر تم نے ان کو نفس اور خواہش اور شہادت کے ہاتھوں سے لیا، آخرت میں مشغول ہو ڈا اور اپنے دلوں سے پروردگار کی طرف رجوع کر و اور اسی کو شغل بناؤ، اس کے بعد جو کچھ بھی وہ تم کو اپنے دستِ فضل سے عطا فرمائے وہ لے لو، دُنیا اور آخرت کے متعلق غور سے کام لو اور پھر دونوں میں ایک کو ترجیح دو، اگر تو جو کچھ سیکھنا چاہے گا وہ سیکھ بھی لے گا، تب بھی میرے پاس اس سے زیادہ پائے گا، میری کھیتی کمال و جمال کرچکی ہے، اور تیری کھیتی جب کبھی اُگتی ہے اس وقت جل جاتی ہے، سمجھدار بن، ریاست کو چھوڑ ادھر آ اور عالم لوگوں کی طرح یہاں بیٹھتا کہ میرا کلام تیرے قلب میں ججے، اگر تجھے سمجھ ہوتی تو ضرور میری صحبت میں بیٹھتا، دن بھر میں ایک لقدم جان پر قناعت کرتا اور میری سخت کلامی پر جمارہتا، جس کے پاس ایمان ہو گا وہ جمیں گا اور پھولے گا اور جس کے پاس ایمان ہی نہ ہو گا وہ مجھ سے بھاگے گا۔

\*\*\*

## باب نمبر ۶

# نفس کی اصلاح کسی پابندِ شرع عالم با عمل

## شیخ کی بیعت سے ضروری ہے<sup>(۱)</sup>

حق تعالیٰ کی توحید کا اتنا معتقد ہو کر اے یا مخلوق میں سے ایک ذرہ بھی تیرے قلب کے اندر باقی نہ رہے کہ نہ کسی مکان پر نظر ہونہ کسی مکین پر، توحید سب لوٹا بود کر دیا کرتی ہے، ساری دواحق تعالیٰ کو یگانہ سمجھنے اور مار ڈینا سے اعراض کرنے ہی میں ہے، اس سانپ سے بھاگ یہاں تک کہ کوئی پسیر آوے اور اس کے دانت توڑ کر اس کا زہر نکال دے، اور اس کو تیرے قریب لا کر تجوہ کو اس کا ہمراہ کھا دے، اور اس کو تیرے حوالے کر دے کہ اس میں کسی قسم کی بھی اذیت باقی نہ رہے، پس اس وقت تو اس کو اٹھانے پلٹنے اور اس کو تیرے ڈنے کی قدرت نہ ہوگی، جب تو حق تعالیٰ کو محظوظ سمجھے گا اور وہ تجوہ کو محظوظ بنالے گا تو ڈنیا اور شہوں اور لذات اور خواہش اور شیاطین سب سے کفایت فرمائے گا، پس تو اپنا مقصود بلا ضرورت، بلا کدوڑت لے گا، اے مدعا! بلا گواہ! تو مشرک بن کر توحید کا دعویٰ کب تک کئے جائے گا؟ کیا تجوہ میں طاقت ہے کہ رات کے وقت میرے ساتھ خوفناک مقامات میں چلے کہ میرے پاس تو کوئی تھیار نہ ہو اور تو مسلح ہو، پھر دیکھ کہ کون گھبرا تا ہے، میں یا تو؟ کون دوسرے کے کپڑوں میں چھپتا، میں یا تو؟ تو نے پروردش پائی ہے نفاق میں اور میں نے پروردش پائی ہے توحید میں (الہذا میں بجز خدا کے نہ کسی سے ذرتا ہوں، نہ کسی سے پناہ لیتا ہوں)۔ صاحبو! تم ڈنیا کے چیخپے دوڑ رہے ہو تاکہ وہ تم کو کچھ دیدے، اور ڈنیا اہل اللہ کے چیخپے دوڑ رہی ہے تاکہ ان کو کچھ دیدے، وہ ان کے سامنے سر جھکائے کھڑی رہتی ہے، اپنے نفس کو توحید کی شمشیر سے مار، اس کے (مقابلے کے) لئے توفیق کا خول چہن، مجاہدے کا نیزہ اور تقویٰ کی ڈھان اور یقین کی تکوar ہاتھ میں لے کر کبھی نیزہ بازی ہو اور کبھی مار کے

(۱) ہر روز جمعہ بوقت صبح، آخر رجب ۱۴۲۶ھ بمقام مدرسہ معمورہ۔

وار، برابر ایسا ہی کرتا رہے یہاں تک کہ وہ تیرے سامنے سر جھکائے اور تو اس پر سوار ہو جائے، اس کی لگام تیرے ہاتھ میں ہو اور تو اس پر بربی و بحری سفر کرے، پس اس وقت تیرا پر و دگار تیرے سبب نظر فرمائے گا، اس کے بعد تو ان لوگوں کا افسر بن جائے گا جو اپنے نفوس کے ساتھ قائم ہیں اور اس سے رہائی نہ پاسکے، جس نے اپنے نفس کو پہچانا اور مغلوب بنالیا تو نفس اس کی سواری بن جاتا ہے کہ اس کے بوجھ اٹھاتا ہے اور اس کے حکم کی مخالفت نہیں کرتا، تیرے اندر کوئی خوبی نہیں یہاں تک کہ تو اپنے نفس سے واقف ہو جائے اور اس کو لذت سے روکے اور اس کا حق ادا کرے، ہاں اس وقت تجھ کو قلب سے قرار اور قلب کو باطن کے ساتھ قرار ملے گا اور باطن کو حق تعالیٰ شانہ کے ساتھ، اپنے نفوس سے مجاہدے کی لامبی مت اٹھاؤ، نفوس کی چال بازیوں سے دھوکامت کھاؤ اور ان کی ہناوت کی نیند سے دھوکامت کھاؤ کہ وہ (اس چال بازی سے) تم پر تو یہ ظاہر کرتا ہے کہ سور ہا ہے اور درحقیقت کسی شکار کی تاک میں ہے کہ (کوئی زد پر آئے اور فوراً) اس کو دیوچ لے (ای طرح) یہ نفس اطمینان و عاجزی و انگساری اور نیک کاموں میں موافق تظاہر کیا کرتا ہے (تاکہ انسان اس کی اصلاح سے بے فکر ہو جائے) اور باطن میں ان مفہومین کے خلاف ہوتا ہے، پس اس کے بعد جو صورت اس سے انجام پانے والی ہے اس سے ڈرتا رہ، اہل اللہ کے لئے ایسا شغل ہے جس نے ان کو مخلوق سے بے توجہ بنا رکھا ہے، مگر وہ امر و نبی کے فرض سے ان کی طرف توجہ کرنے اور ان کے پاس بینچنے اٹھنے میں اپنی طبیعت کو مجبور کیا کرتے ہیں، اہل اللہ کی مثال مخلوق کے ساتھ ایسی ہے جیسے کچھ لوگوں نے چاہا کہ دریا کو عبور کریں اور بادشاہ تک پہنچ جائیں، پس بعض لوگ راستے سے واقف ہوئے اور عبور کر گئے اور جب وہ بادشاہ تک پہنچ گئے تو بادشاہ کو خیال ہوا کہ باقی لوگ خط الخواص بنے ہوئے ہیں اور قریب کہ ڈوب جائیں کیونکہ وہ اس راستے واقف نہیں ہوئے جس پر پہلے لوگ چلے (اور ہم تک پہنچ گئے) لہذا جو لوگ بادشاہ تک پہنچ گئے تھے ان کو اس نے حکم فرمادیا کہ ان کی طرف واپس ہوں تاکہ جس راستے سے یہ لوگ خود آئے ہیں ان کو واقف کر دیں، پس وہ آئے اور کنارے پر کھڑے ہو گئے اور ان کو آواز دی کہ راستہ ادھر ہے، غرض ان کو راہ سے باخبر کرتے رہے اور جب وہ ان کے قریب پہنچ گئے تو ان کے ہاتھ پکڑ لئے اور (ان کو سمندر سے خشکی پر کھنچ

لیا) اس کی اصل حق تعالیٰ کا یہ قول ہے:-

اور کہا اس شخص نے جو ایمان لا چکا تھا کہ اے میری قوم اجس راستے  
سے میں آیا ہوں اسی پر تم آکو کہ میں تم کو ہدایت کے راستے پر لگا دوں گا۔

جو شخص تم میں عقل مند ہو گا وہ دُنیا پر خوش ہو گا نہ اولاد اور متعلقین اور اموال اور  
کھانے پہنچنے کی چیزوں اور سواریوں پر، یہ سب ہوں ہے، موسمن کی خوشی ایمان و یقین کی  
قوت اور قلب کے دروازہ قرب تک پہنچ جانے پر ہوا کرتی ہے، اچھی طرح سن لو کہ دُنیا اور  
آخرت کے باوشاہ ہی ہیں جو اللہ تعالیٰ کے عارف اور اس کے لئے عمل کرنے والے ہیں۔

صاحب زادہ! تیرا قلب کب صاف ہو گا اور تیرے باطن میں صفائی کس وقت  
آئے گی حالانکہ تو مخلوق کو شریکِ خدا قرار دیئے ہوئے ہے، اور فلاح کیونکر پائے گا جبکہ تو ہر  
وقت مخلوق ہی سے مدد چاہتا، مخلوق کے ہی طرف جاتا، مخلوق ہی سے شکوہ کرتا اور مخلوق ہی  
سے بھیک مانگتا رہتا ہے، جبکہ تیرے قلب میں توحید نہیں تو وہ صاف کس طرح ہو سکتا ہے؟  
توحید نور ہے اور مخلوق کو شریک قرار دینا ظلمت ہے، تو فلاح کس طرح پاسکتا ہے حالانکہ تیرا  
قلب تقویٰ سے ایسا خالی ہے کہ اس میں اس کا ذرہ بھر بھی نہیں، تو مخلوق کے سبب خالق سے  
محبوب ہے، اسباب کے سبب مسبب الاسباب سے محبوب ہے، اور مخلوق پر بھروسہ و اعتماد  
رکھنے کے سبب توکل سے محبوب، یہ تو محض دعویٰ ہے اور گواہ کے بغیر محض دعویٰ سے ایک مٹھی  
گھاس بھی تجوہ کو نہیں مل سکتی، یہ مضمون معرفتِ حق تو صرف دو صورت سے صحیح ہو سکتا ہے،  
اول تو مجاہدہ و ریاضت اور محنت و مشقت کی برداشت سے، اور صلحاء میں یہی صورت غالب  
و معروف رہی ہے، دوم بلا مشقت کے عطاۓ حق سے، اور یہ شاذ و نادر کسی مخلوق کے لئے  
ہوتا ہے کہ اس کو اپنی معرفت بخشتا اور اس کو اہل و عیال اور کام کا ج سے جدا کر کے اس میں  
اپنی قدرت ظاہر فرماتا ہے، ڈاکا زنی سے اس کو نکال کر بلند عبادت خانے میں پہنچاتا ہے،  
اور اس کے قلب سے مخلوق کو نکال کر اس میں اپنے قرب کا دروازہ کھول دیتا ہے، کہ اس  
(اور دعا و سوال سے) اس کو نکال لیتا ہے، یہاں تک کہ ذرا سی چیز بھی اس کو کافی ہو جاتی ہے  
(اور اس کی نوبت ہی نہیں آتی)، اس کو فہم و دانش و غلبہ نصیب فرماتا ہے کہ جو کچھ وہ دیکھتا  
ہے اس سے نصیحت لیتا اور جو کچھ سنتا ہے اس سے نصیحت حاصل کرتا ہے اور وہی کام کرتا ہے

جو اس کو حق تعالیٰ کا مقرب ہنا تا ہے، ہدایت و عنایت و کنایت و حکم ہوتا کہ اس سے جدا نہیں ہوتیں، اس کی وہ حالت ہوتی ہے جس کا ذکر حق تعالیٰ نے یوسف علیہ السلام کے متعلق فرمایا ہے کہ ”ہم نے ایسا ہی کیا تا کہ یوسف سے بدی و بے حیائی کو دو رکھیں“ اور توفیق کو اس کا خادم بنادیتا ہے، جو شخص اللہ تعالیٰ کا عارف ہوتا ہے وہ ہر طریقے سے محقق کو فتح کرتا ہے، کبھی اپنے قول سے اور کبھی اپنے فعل سے اور کبھی صرف بہت سے، الغرض جس طریق کو وہ سمجھتے ہیں اور جس کو وہ سمجھنہیں سکتے دونوں طرح کا ناصح بنتا ہے۔

صاحب زادہ! اپنے ایمان کی کمزوری کے وقت صرف اپنے نفس کی اصلاح میں مشغول رہ، دوسرے کی فکر نہ کر، تیرے ذمے تیرے متعلقین اور پڑوں اور پڑوں اور اہل شہر اور اہل ملک کسی کا بھی بار نہیں، ہاں! جب تیرے ایمان قوی ہو جائے تب اپنے اہل دعیا کی طرف (اصلاح حال کے لئے) توجہ کر اور اس کے بعد عام مخلوق کی طرف اس وقت توجہ ہو جبکہ تقویٰ کی زرہ پہن لے اور اپنے قلب کے سر پر ایمان کا خود رکھ لے اور ہاتھ میں توحید کی تکوار لے لے اور ترکش میں قبولیتِ دعا کے تیر بھر لے اور توفیق کے گھوڑے پر سوار ہو جائے اور بھاگ دوڑ اور شمشیر زنی اور تیر اندازی سیکھ لے اور اس کے بعد دشمنان خدا پر حملہ کرے، پس اس وقت تیری چھیوں جانبوں سے نصرت و اعانت آئے گی اور تو مخلوق کو شیطان کے ہاتھوں سے چھین چھین کر دروازہ خداوندی پر لاذائے گا کہ ان کو جنت کے اعمال کی ترغیب دے گا اور اہلِ دوزخ کے اعمال سے ڈرائے گا، اور ایسا کیوں نہ ہو جبکہ توجہت و دوزخ سے واقف اور ان دونوں کے اعمال سے آگاہ ہو چکا ہے، جو شخص اس مقام پر پہنچ جاتا ہے اس کے قلب کی آنکھ سے پرے ہٹ جاتے ہیں کہ چھیوں جانبوں میں جدھر توجہ کرتا ہے اپنی نظر پردوں کے پرے پہنچا دیتا ہے اور کوئی چیز اس کو روکتی نہیں، وہ اپنے قلب کا سرائخا ہاتا ہے تو عرش اور آسمانوں کو دیکھ لیا ہے اور جب نیچے جھکاتا ہے تو زمین کے طبقے اور ان کے باشندوں یعنی جنات کو دیکھ لیتا ہے، اس سارے کمال کا سبب صرف ایمان اور شریعت کے علم کے ساتھ حق تعالیٰ کی معرفت ہے، جب تو اس مقام پر پہنچ جائے تب مخلوق کو دروازہ خداوندی کی طرف بلا سیو (اور واعظ بن کر منیر پر آئیو) اور نہ اس سے پہلے تو تجھ سے کچھ بھی نہ ہو گا جبکہ تو نے مخلوق کو خدا کی طرف بلا یا اور خود دروازہ خداوندی پر نہ ہوا تو یہ تیراں کو لانا الٹا تجھ پر و بال ہو گا، جب تو کبھی

درست کرے گا تو گھنے بیک کر لیت جائے گا اور جب بھی بلند ہوتا جائے گا تو پستی میں آرہے گا، تجھے صالحین کے حالات کی کچھ بھی اطلاع نہیں، تو محض بک بک ہے، تو خالی زبان ہے بلا قلب کے، تو ظاہر محض ہے بلا باطن کے، جلوت بلا خلوت کے اور جولانی ہے بلا حمدہ کے، تیری تکوار لکنڈی کی ہے اور تیر دیا مسلمی کے ہیں، تو بزرل ہے شجاعت نام کو بھی نہیں، بلکہ ساتیر تجوہ کو قتل کر دالتا ہے اور ایک مچھر تجوہ پر قیامت قائم کر دلتا ہے (کہ ذرا سی تکلیف میں ہائے واویا مچا کر مر جاتا ہے)۔ یا اللہ! ہمارے دین و ایمان اور اجسام کو اپنے قرب کی قوت دے اور ہم کو عطا فرمادیا میں بھی خوبی اور بچا، ہم کو دوزخ کے عذاب سے۔

(شیخ نے فرمایا) میں اول تو کسی کے پاس بھی بیٹھا انتہا تھا، پھر اگر بینہ انتہا بھی تھا تو اپنے موافقین میں سے دو تین ہی کے پاس بینہ انتہا تھا (اے مخاطب! اللہ والوں کی محبت اختیار کر کیونکہ ان کی یہ شان ہوتی ہے کہ جب کسی پر نظر اور توجہ و ہمت ڈالتے ہیں تو اس کو (روحانی) حیات بخشنے ہیں کہ جس طرف نظر ڈالی اگرچہ وہ یہودی، عیسائی یا مجوی بھی ہو تو صاحب ایمان ہو جاتا ہے، اور اگر مسلمان ہوتا ہے تو (ان کی نظر و توجہ سے) اس کے ایمان و یقین و استقامت میں زیادتی ہو جاتی ہے، جب قلب درست ہوتا ہے تو نظر بھی درست ہوتی ہے، جب قلب درست ہوتا ہے تو حق تعالیٰ کے قریب ہو جاتا ہے اور جب (کسی پر) نظر ڈالتا ہے تو چشمِ معرفت اور قرب سے ڈالتا ہے، اس کی نگاہ حق تعالیٰ کی طرف سے ہوتی ہے، اس کے قلب میں قرب گویا گھٹا ہوتی ہے کہ نگاہ اس کی بھلی ہے اور وعظ اس کی بارش، اس کی زبان و ہی مضمون ظاہر کرتی ہے جو اس کے قلب میں ہوتا ہے، اس کی زبان گویا قلم بن جاتی ہے کہ معرفت کی دو اور دو یا نئے علم سے ڈالیتی ہے اس کا کلام اور اس کی نگاہ اس (گھٹا) کی بھلی ہوتی ہے جو اس کے قلب میں (چھائی ہوئی) ہے کہ دونوں منجائب اللہ ایک مضبوط اصل ظاہر ہوتے ہیں، (دونوں کے میں کچیل کو خاکستر کرتے چلے جاتے ہیں) جو شخص اور امر کے بجا لانے اور منہیات سے باز آنے اور (ہر امر میں اجتماع شریعت ملحوظ رکھ کر) جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو راضی کر لینے میں پختہ ہو جاتا ہے اس کے لئے (کلام اور نگاہ کے بھلی کی طرح بن جانے کا) یہ مضمون صحیح ہو جاتا ہے، ہاں! اب بھی پچھ کر اس میں رہ جاتی ہے لہذا وہ اصل بھیجنے والے (خداۓ تعالیٰ) کے حکم کی طلب میں

برگشت پھر تارہتا ہے (کہ کسی طرح بنا واسطہ رسول حکمِ الہی سے آگاہ ہو جاؤں) یہاں تک کہ وہ کسر بھی نکل جاتی ہے اور اس کا علم اور قرب بڑھ جاتا ہے، حق تعالیٰ کی پچی طلب نیک اعمال کا شرہ ہے اور نیک عمل وہی ہے جو خالص حق تعالیٰ کے لئے ہو کہ اس میں کوئی بھی سائبھی نہ ہو، نیک عمل تجوہ کو اس راستے پر ڈال دے گا جو حق تعالیٰ کو تجوہ سے مقصود ہے، پس تو ادھر ادھر ہوئے بغیر اپنے قلب و معنی اور اندر وون کے پاؤں سے چلے گا اور سب سے یکسر ہے گا کہ نہ مخلوق کے ساتھ ہو گا، نہ دُنیا کے اور نہ آخرت کے تو من جملہ ان کے بن جائے گا جو خالص ذاتی حق چاہتے ہیں اور عرض کرے گا جس طرح موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا تھا کہ:-

اے پروردگار! میں تیری طرف جلد اس لئے آیا تا کہ تو راضی ہو جائے۔

جو شخص حق تعالیٰ کی خوشنودی اور ذات کا طالب ہوا وہ ایسا بن گیا جیسا کہ حق تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کے حق میں فرمایا ہے کہ:-

ہم نے (بجز ماں کے پستان کے) دوسری پستان میں پہلے ہی ان پر

ممنوع کر دیں۔

اسی طرح عاشق صادق کے قلب پر ہر فانی مخلوق سے تربیت پانا ممنوع کرو یا جاتا ہے کہ فنا کے بعد اس کو بقا نصیب ہوتی ہے اور غیرتِ خداوندی کی وجہ سے اس کے خلق میں تمام ذودھ پلائیوں کا ذودھ سوکھ جاتا ہے (کہ اس کی تربیت بجز اپنے کسی ذورے کے ہاتھوں گوارا نہیں فرماتا) سارے (پرورش دہنہ و ذودھ) خشک کر دیئے جاتے ہیں اور اس کے قلب سے سب کچھ مٹا دیا جاتا ہے حتیٰ کہ اس کو اسی محبوب سے کوئی چیز بھی نہیں روکتی، یہ صاحبِ ایمان (ومعرفت شخص پیغمبر کی معیت میں سنت کے موافق) عمل کر کے ہر وقت حضرت کو خوش کرتا رہتا ہے، یہاں تک کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے قلب کے لئے اپنے رب کی حضوری میں داخلے کی اجازت حاصل فرمائیتے ہیں، یہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے حضور میں غلام کی طرح (حاضر باش خدمت گار) بنا رہتا ہے، پس جب آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں مدت گزار لیتی ہے تب عرض کرتا ہے کہ "حضور! مجھ کو بادشاہ کا دروازہ و کھلا دیجئے، اس کے کلام میں لگا دیجئے، ایسی جگہ کھڑا کر دیجئے کہ میں بادشاہ کو دیکھتا رہوں، اور میرا ہاتھ اس کے دروازہ قرب کے کڑے میں ڈال دیجئے (کہ اس کو چھوڑ نہ سکوں)۔"

پس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس کو اپنے ہاتھ لیتے اور دروازہ قرب کے قریب لاتے ہیں، وہاں سے ارشاد ہوتا ہے کہ یہ تمہارے ساتھ ہوں ہے اے محمد؟ تمہاری معیت میں ہے کیا اسے سفیر اور اے راہب روانہ (بیتا و توہنہ) پس آپ صلی اللہ علیہ وسلم عرض کرتے ہیں کہ (بِاللّٰهِ إِلٰهٰ إِلٰهُ الْعَالَمُوں) آپ تو واقف ہی ہیں (کبوتر انحراف کا) چھوٹا سا کبوتر ہے جس کو میں نے پروٹھ کیا اور اس (شاہی) دروازے کی خدمت کے لئے پسند کیا ہے۔ اس کے بعد آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس بندہ مومن کے قلب سے فرماتے ہیں کہ لو (میں تو اپنا کام پورا کر چکا) اب تم جانو اور تمہارا پروردگار جیسا کہ (شبِ معراج میں) جبریل علیہ السلام نے جب حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو آسمانوں پر چڑھایا اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پروردگار کے قریب پہنچا دیا تو کہا تھا (لیجئے! میں تو اپنی خدمت انجام دے چکا) آپ جانیں اور آپ کا پروردگار صاحب زادہ! نیک اعمال اختیار کرو اور پروردگارِ عالم کا قرب حاصل کرو۔ اے صاحب زادہ! اپنی آرزو کو تاہ اور حرص میں کمی کرو، ایسی نماز پڑھ جیسی (ذینیا سے) رخصت ہونے والا پڑھا کرتا ہے، مومن کو سونا زیب نہیں جب تک کہ اس کا وصیت نامہ لکھا ہوا سر کے نیچے نہ رکھا ہو کہ اگر حق تعالیٰ بعافیت بیدار کر دے تو بہتر ہے ورنہ اس کے متعلقین اس کی وصیت کو پا تو لیں گے کہ اس کے مرنے کے بعد اس سے نفع اٹھا کر اس کو دعا میں دیتے رہیں گے، تیرا کھانا پینا بھی ایسا ہی ہونا چاہئے جیسا (قریبِ المرگ ذینیا سے) رخصت ہونے والے شخص کا ہوا کرتا ہے، اور اپنے گھر والوں میں رہنا بنا بھی ایسا ہی ہونا چاہئے جیسا رخصت ہونے والے کا ہوا کرتا ہے، اپنے قلب میں یہ بات پیدا کر کہ میں رخصت ہو رہا ہوں اور جس کی ہر بات غیر ہی کے قبیلے میں ہواں کی یہ حالت کیوں نہ ہو، مخلوق میں بعض ہی افراد ایسے ہوتے ہیں<sup>(۱)</sup> جو آنکاہ ہو جاتے ہیں کہ ان کے لئے کیا تجویز ہو اے اور ان سے کیا صادر ہو گا اور کب وفات پائیں گے؟ یہ ان کے دلوں میں مخفی رہتا ہے اور اس کو کھلا اس طرح دیکھتے ہیں جس طرح تم آفتاب کو دیکھتے ہو، ان کی زبان میں اس کو بیان نہیں کر سکتیں، اول اس کی اطلاع باطن کو ہوتی ہے اور باطن قلب کو اطلاع دیتا ہے، اور قلب

(۱) یہ حضرات صاحب خدمت بھلتاتے ہیں اور ان کا افسراللہی قطب الکوئین ہوتا ہے، ور صورتیکہ امبوہ مخلوقیہ میں تصرفات ظاہر ہوں اور قطب الارشاد ہوتا ہے ور صورتیکہ اصلاح قلوب و احوال و ارشاد و ہدایت کے تصرفات قلبیہ صادر ہوں۔ ۱۲

نفسِ مطمئنہ کو اطلاع دے کر اخفاکی تاکید کر دیتا ہے، نفسِ اس مضمون پر صاحبِ ادب بن جانے اور قلب کی خدمت گزاری اور اس کی معیت میں قائم رہنے کے بعد مطلع ہوا کرتا ہے، اس کی الہیت بہترے مجاہدوں اور ریاضتوں کے بعد حاصل ہوتی ہے، جو اس مقام پر پہنچ گیا وہ زمین میں حق تعالیٰ کا نائب اور خلیفہ بن جاتا ہے (کہ باذنِ خداوندی اس میں فرماتا ہے) اور اسرار کا دروازہ ہوتا ہے کہ قلوب کے خزانوں کی جو کہ حق تعالیٰ کے خزانے ہیں کنجیاں اس کے پاس ہوتی ہیں یہ مضمون مخلوق کی سمجھتے بالا ہے کیونکہ مخلوق سے جو کچھ بھی ظاہر ہو رہا ہے وہ اس کے پہاڑ کا ایک ذرہ اور اس کے سند رکا ایک قطرہ اور اس کے آفتاب کا ایک چراغ ہے (لہذا ان کی عقول کو وہاں تک رسائی نہیں ہو سکتی)۔ پاپِ اللہ! میں ان اسرار کے متعلق گفتگو کرتا ہوں، تو جانتا ہے کہ میں مغلوب ہوں، ایک بزرگ کا قول ہے کہ ”جس بات کی مغدرت کرنا پڑے اس سے اپنے آپ کو بچایا کر“، مگر جب میں اس منبر پر چڑھتا ہوں تو تم سے گویا نائب ہو جاتا ہوں<sup>(۱)</sup> اور میرے قلب میں وہ موجود ہی نہیں رہتا جس سے مغدرت کرنے کی ضرورت ہو، اور تم وعظ کہنے کی حالت میں اس کا خیال رکھو، میں تم ہی سے بھاگا تھا اور تم ہی میں آکر پڑا، میں نے پختہ ارادہ کر لیا تھا کہ رات نئی جگہ گزاروں گا اور شہر بہ شہر، گاؤں بے گاؤں چلتا پھرتا ہوں گا اور مسافروں پوشیدہ حال رہوں گا یہاں تک کہ وفات پا جاؤں گا، یہ تو میرا ارادہ تھا مگر حق تعالیٰ کا ارادہ اس کے خلاف تھا، سو (ہو کر رہا اور) جس بات سے بھاگا تھا اس کے بیچوں بیچ آکر پڑا، یہ قلب جب ذرست ہو جاتا ہے اور اس کے پاؤں دروازہ خداوندی پر جم جاتے ہیں تو وہ بھوئیں کے ریگستان اور جنگلوں اور اس کے سندروں میں آکر پڑتا ہے (کہ انتظامِ عالم قائم رکھے، پس) یہ بھی اس کے کلام سے انجام پاتا ہے (کہ اس کا وعظ من کر مخلوق صالح بنتی اور انتظامِ عالم ذرست ہوتا ہے) اور بھی ہمت سے انجام پاتا ہے (کہ قلب کی توجہ اور صرف ہمت سے ذرست بیٹھے ہوئے لوگوں کو

(۱) مطلب یہ کہ یہ قول تو بالکل صحیح ہے کہ اسی بات کو جس کی مغدرت نہ کرنی پڑے۔ اس کا کیا علاج کروں کہ وعظ کہتے وقت جوش نصیب آمد مضمائیں اور اس قلبی کیفیت کے بے بی جو وعظ میں پیدا ہوتی ہے مغلوب الحال اور حاضری سے بے خبر ہو جاتا ہوں کہ اس کا امتیاز ہی نہیں رہنا کہون بیٹھا ہے اور کوئی کلام اس کے سامنے ظاہر کرنا چاہتے ہیں اور کوئی کلام چھپانا چاہئے، جب غلبہ حال میں یہ کیفیت ہو تو قابل مغدرت مضمون سے اپنے آپ کو بچانے کی تدرست کہاں روکتی ہے۔ ۱۲

نیکو کا رہنا تا ہے) اور کبھی اس کی نگاہ سے انعام پاتا ہے (کہ جس پر نگاہ ڈالی اس کی حالت سنوار دی، خود یکسو ہوتا ہے) اور فعلِ حق رہ جاتا ہے (کہ تصرفاتِ خداوندی اپنے ظہور کا اس کو آہل بنالیتے ہیں) وہ خود فنا ہو جاتا ہے اور فعلِ حق باقی رہ جاتا ہے، تم میں بہت ہی کم ہیں جو اس کو سچا سمجھیں گے ورنہ اکثر تو تکذیب ہی کریں گے، اس کو سچا سمجھنا اور اس پر عمل کرنا انتہائی مرتبہ ہے صالحین کے احوال کا انکار و ہی شخص کرتا ہے جو منافق ہو، اپنی خواہش نفس پر سوار ہو، یہ مضمون اعتقاد صحیح اور اس کے بعد عمل کرنے پر موقوف ہے جو شخص ظاہر شریعت پر عمل کرتا رہے تو یہ عمل کرنا اس کو حق تعالیٰ کی معرفت اور اس پر عمل کرنا نصیب کرے گا، شریعت تو اس کے اور خلوق کے درمیانی معاملات کے لئے ہوگی اور معرفت اس کے اور پروردگار کے مابین، اب اس کے اعمالِ باطنی کے مقابلے میں اعمالِ ظاہری (گویا پہاڑ کے سامنے) ذرہ بن جائیں گے، اس کے اعضاء، خاموش ہوں مگر اس کا قلب خاموش نہ ہوگا، اس کے چہرے کی آنکھیں ہو جائیں گی مگر اس کے قلب کی آنکھیں نہ سوئیں گی، یہ سورہا ہو گا اور اس کا قلب اپنے کام اور ذکر میں لگ رہا ہو گا۔ ایک بزرگ کا قصد ہے کہ ان کے ہاتھ میں تسبیح تھی جس پر پڑھ رہے تھے کہ ان کی آنکھ لگ گئی، تھوڑی دیر کے بعد جا گئے تو انہوں نے تسبیح کو دیکھا کہ تسبیح ہاتھ میں بدستور چل رہی ہے اور زبان اپنے رب کا ذکر کر رہی ہے، اس قلب کو بھی کام کرنے کا حکم ہوتا ہے چنانچہ وہ اپنا کام کرنا ہے اور باطن کو (اس کے قابل کام کرنے) کا حکم ہوتا ہے چنانچہ وہ باطنی اعمال کرتا رہتا ہے (الغرض ہر ایک کے اعمال جدا ہیں چنانچہ حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ) اللہ والوں کے لئے ان (ظاہری اعمال کے علاوہ اور بھی اعمال ہیں جن کو کرتے رہتے ہیں) ظاہری اعمال تو عام بندوں کے لئے ہیں، اعضاء کے اعتبار سے اور باطنی اعمال خاص بندوں کے لئے ہیں قلوب اور بواطن کے اعتبار سے، اور اندر وون و راندر وون ان کے اور رتب کے درمیان ایک ناگفتہ بہ مضمون ہے جس کی دوسریں کو خبر نہیں کہ باوجود قرب کے وہ خوف کے پاؤں پر کھڑے رہتے ہیں کہ حالات کے تغیر اور زوالی مرتبہ کی بابت اغیار کے سے انقلاب کا اندر یہ رکھیں، اور قلوب کے سخن ہو جانے سے ڈرتے رہتے ہیں اور خائف رہتے ہیں کہ کہیں ان کے قلوب مسخند کر دیجے جائیں اور ان کے چاند اور سورج گورمیں میں نہ آ جائیں اور ان کے پاؤں بھسل نہ جائیں،

ہر وقت اس کے دروازہ قلب کے حصے سے شکتے رہتے ہیں اور اس کی رحمت کا دامن تھا ہے رہتے اور واسطے دے کر انتباہ کیا کرتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! وہ ہم تجھے سے دُنیا چاہتے ہیں اور نہ آخرت بلکہ دین کے متعلق غنوا اور عافیت چاہتے ہیں، ایمان اور معرفت کی بیقا چاہتے ہیں، ہم پر اس مضمون کی خیرات فرماء، ہم نے تیری رحمت کا دامن تھا ہے، ہمارے گمان کو اپنے متعلق نامرادمت بنا، ہمارے لئے (مُنْ کے اشارے سے) اس کو موجود فرمادے، کیونکہ جب تو کسی کام کو کرنا چاہتا ہے تو اس کو مُنْ فرمادیتا ہے، پس وہ فوراً ہو جاتی ہے۔

صاحبو! اقوال و افعال سب میں اللہ والوں کا اتباع کرو، ان کے خادم بنو اور اپنے جان و مال سے ان کا قرب حاصل کرو کہ جو کچھ بھی تم ان کو دو گے وہ ان کے پاس تھا رے لئے جمع رہے گا کہ کل (قیامت کے دن) وہ اس کو تمہارے حوالے کریں گے (اے مخاطب!) تو فراغی معاش کا آرزومند ہے حالانکہ قل ان کی شنگی کے متعلق چل چکا ہے لہذا تو (اس آرزو کی وجہ سے) مبغوض بن گیا کہ ایسی شے کا طالب ہے جو تیرے مقوم میں نہیں ہے تو کیا کچھ دُنیا طلب کرتا اور حریص بنتا ہے حالانکہ مقوم سے شاید تجھے کچھ بھی نہ ملے گا۔ اللہ والے تو طاعتیں کرتے اور اس پر بھی ان کے دل خوف زدہ رہتے ہیں اور تم مخصوصیں کرتے ہو اور پھر تمہارے دل بے خوف ہیں، یہی تو صریح دھوکا ہے، بچو! بچو! کہیں بے خبری ہی کی حالت میں تمہاری گرفت نہ فرمائے۔ جانب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں کہ:-

ہر فن کے متعلق انہیں سے مدد چاہا کرو جو اس کے ماہر ہوں۔

یہ عبادت بھی ایک فن ہے اور اس کے اچھے ماہروں لوگ ہیں جن کے اعمال میں اخلاص ہے، جو شریعت کے عالم اور اس پر عمل کرنے والے، مخلوق سے واقفیت حاصل کرنے کے بعد ان کو رخصت کر دینے والے، اپنے اموال، اپنی اولاد اور رتبے کے سواتمام چیزوں سے اپنے قلوب اور اسرار کے قدموں پر بھاگنے والے ہیں کہ ان کے اجسام تو آبادی کے اندر مخلوق کے درمیان ہیں اور دل جنگلوں اور بیانوں میں، وہ ہر وقت اسی حالت میں ہیں یہاں تک کہ ان کے دل پرورش پا جاتے اور ان کے بازو مضبوط ہوتے اور آسمان کی طرف اُڑنے لگتے ہیں، ان کی ہمتیں بلند ہوتی ہیں اور ان کے قلوب پرواز کرتے اور حق تعالیٰ کے قریب جا پہنچتے

ہیں، پس اس گروہ میں سے بن جاتے ہیں جن کے حق میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ:-  
بے شک وہ ہمارے نزدیک البتہ چیزوں و بہترین لوگوں میں ہیں۔

جس وقت ایمان یقین بن جائے گا اور یقین معرفت اور معرفت علم بن جائے گا، اس وقت تو خدائی کا رندہ بن جائے گا کہ (دینی) دولت مندوں کے ہاتھ سے لے کر تھی دستوں پر تقسیم کیا کرے گا، (دین کے) باور پیش خانے کا دار و خصہ بن جائے گا کہ تیرے قلب اور باطن کے ہاتھوں خوراکیں بانٹی جائیں گی۔

اے منافقو! جب تک تو ایسا نہ ہو جائے تیری کوئی عزت نہیں ہے، تجھ پر افسوس کہ تو نے کسی پر ہیز گار صاحبِ زہد اور شریعت خداوندی سے واقف شیخ کے ہاتھ پر (بیعت ہو کر) تہذیب نہیں پائی، تجھ پر افسوس کہ تو ناچیز سے چیز کا طلب گار ہے، وہ تیرے ہاتھ نہ آئے گی، جب دنیا ہی مشقت کے بغیر حاصل نہیں ہوتی تو قریب حق کس طرح حاصل ہو سکتا ہے؟ کہاں تو اور کہاں وہ جن کی کثرت عبادت کا وصف حق تعالیٰ نے قرآن مجید میں اس طرح ذکر فرمایا ہے کہ:-

وہ رات کو بہت ہی کم سونے والے اور (اس شب بیداری پر بھی)  
علی الصباخ استغفار کیا کرتے تھے۔

جب حق تعالیٰ نے ان کی بچی بندگی جانچ لی تو (باطنی چوکیدار) ان کے لئے مقرر فرمادیا جوان کو وقت پر جگا دے اور بستر سے انھا کھڑا کرے۔ اجتباپ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:-

حق تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے جبریل! فلاں شخص کو انھا دو اور فلاں شخص کو سلا دو۔

اس کی توجیہ و طرح ہے، ایک یہ کہ فلاں شخص کو انھا دو کیونکہ وہ بندگی کرنے والا اور سچا اور اپنے گناہوں سے بھاگنے والا ہے، لہذا اس کی گرفتاری اور غینہ کو دو کرو، اور فلاں شخص کو سلا دو کیونکہ وہ منافق، کذاب ہے، باطل در باطل اور لعنت در لعنت، لہذا اس پر اونچے مسلط کروتا کہ میں شب بیداروں میں اس کا منہنہ دیکھوں۔ اور دوسری توجیہ یہ ہے کہ فلاں شخص کو (جگا) انھا کیونکہ وہ محبت طالب ہے اور مشقت انھا نا شرط محبت ہے، اور فلاں شخص

کو سلا دو اس لئے کہ وہ محبوب ہے اور شرط محبوبیت استراحت ہے، محبوب کو اس لئے سلا یا اور آرام دیا جاتا ہے کہ وہ مدتیں (ریاضت میں) رات دن ایک کرچکا ہے یہاں تک کہ عہد پورا کرچکا محبت کا، پس جب یہ صحیح ہو چکا تو اب حق تعالیٰ کے ایقائے وعدہ کا وقت آیا کیونکہ وہ ضامن ہو چکا ہے کہ جو اس کے متعلق مشقت اٹھائے وہ اس کی معیت میں استراحت پائے، اللہ والوں کے قلوب اپنے پروردگار کی طرف چلنے میں انتہا تک پہنچ جاتے ہیں، تو ان کے قلوب و بواطن کے خواب میں وہ امور نظر آتے ہیں جو بیداری میں نظر نہیں آتے، انہوں نے (مدتیں) نمازیں پڑھیں، روزے رکھے اور فاقہ و بنے آبروئی کے مجاہدوں میں اپنے آپ کو ڈالا اور طرح طرح کی مختلف عبادتوں میں رات اور دن ایک کر دیئے تھے یہاں تک کہ ان کو جنت حاصل ہو گئی، پھر ان کو ارشاد ہوا کہ راستہ توڑ و سراہی ہے جس کو طلبِ مولیٰ کہتے ہیں لہذا ان کے اعمال اب قلبی بن گئے، پس قلوب جب حق تعالیٰ تک پہنچ گئے تو اسی کے پاس مقیم و راسخ بن گئے، جس کو معلوم ہو جاتا ہے کہ کیا سلطنت طلب کر رہا ہے، تو اس کو اپنے پروردگار کی طاعت اپنی قوت و سعی کا خرچ کرنا آسان ہو جاتا ہے، بندہ مومن ہر وقت ریاضت میں رہا کرتا ہے یہاں تک کہ (وفات پاتا اور) اپنے پروردگار سے ملاقات کرتا ہے، تجھ پر افسوس کہ میرے مرید ہونے کا مدی ہے اور پھر انہا مال مجھ سے چھپاتا ہے، تو اپنے دعوے میں جھوٹا ہے، مرید ان کے لئے شیخ کے مقابلے پر نہ گرتا ہوتا ہے نہ پاجامہ، نہ سیم و زر ہوتا ہے نہ مال و اسباب، بس وہ تو اس کے طباق پر وہی چیز کھاتا ہے جس کے کھانے کا وہ اس کو حکم دیا جاتا ہے، وہ اپنے آپ سے فنا اور شیخ کے حکم و ممانعت کا مختصر رہا کرتا ہے، اس لئے کہ اس کو معلوم ہو چکا ہے کہ یہ (شیخ کا حکم وضع) اللہ پاک کی طرف سے ہے، اس کی ساری بہبودیاں شیخ ہی کے ہاتھوں پوری ہوتی ہیں اور اس کی رشی کو وہی بہتا ہے، اگر تو شیخ پر ایذام رکھے تو اس کی صحبت اختیار نہ کر، نہ اس کی صحبت اختیار کرنا تیرے لئے ذرست ہے اور نہ اس کا مرید بننا (کیونکہ) مریض جب طبیب پر ایذام قائم کرتا (اور اس سے بدگمان ہوتا ہے) تو اس کے معاملے سے شفایا ب نہیں ہوا کرتا۔ (نیز آپ نے فرمایا) مخلوق کے متعلق جس شخص کی بے رغبتی ذرور ہو جاتی ہے تو مخلوق کا اس کی طرف رغبت کرنا بھی ذرست ہو جاتا اور اس کی گفتگو (سنے) اور اس کی طرف دیکھنے سے اس کو نفع پہنچا کرتا ہے۔ جب تجھ

کو بعلم خداوندی مخلوق کا علم اور بمعرفت خداوندی مخلوق کی واقعیت حاصل ہو جائے گی تو مخلوق کی ساری صفتیں تیری نظر سے غائب ہو جائیں گی، جنت و انسان و ملائکہ تیرے اعتبار سے معدوم ہو جائیں گے، تیرا قلب ایک دوسری ہی صفت کے ساتھ متصف ہو گا اور اس طرح تیرا باطن اس سے علیحدہ کر دیا جائے گا، تیری ہستی کا پوست اور عادات بھی آدم کا پوست یعنی اب ان کو ان مکروہات سے واسطہ نہ رہے گا جن کو ہستی اور عادات کے ساتھ علاقہ ہے۔ شریعت آئے گی تو وہ تیرا پیرا ہن بن جائے گی (کہ تیرے سارے جسم کو گھیر لے گی) پس تو شریعت کا بابس پہنچتے ہوئے نک میں پھرے گا اور اپنے نفس اور اپنے رتب کی مخلوق کو احکامِ الہی کی تاکید کرے گا، اور ربانی و خداوندی علم آئے گا پس تیرے قلب اور تیرے باطن کا پیرا ہن بن جائے گا، قرآن و حدیث کی جس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لے کر آئے ہیں، مضبوط تھام کیونکہ جس نے قرآن و حدیث کو چھوڑا وہ مرتد اور حدا اسلام سے خارج ہوا کہ آخرت میں اس کا انعام دوزخ اور عذاب ہو گا اور دنیا میں غصبِ الہی۔ شریعت کی پابندی اور دروازہ خداوندی پر جماؤ متحقق ہو جانے کے بعد عارف کے قلب کے لئے اس کے اور حق تعالیٰ کے درمیان (تعلق کا) ایک خاص مضمون ہوتا ہے کہ اسی کی وجہ سے وہ اس کا مستحق ہوتا ہے کہ لوگ اس کا اتباع کریں اور اس کی باتیں شنیں اور اسی لئے ان لوگوں کے اتباع کی ممانعت ہے جو شریعت کے پابند نہ ہوں، کیونکہ پابندی شریعت ایسی چیز ہے کہ اس کے بغیر چارہ ہی نہیں اور وہی بنیاد ہے اس طریقت و سلوک کی کہ جس نے عمل اور اخلاص سے اس کو مضبوط کیا اور مخلوق کو اس کی تعلیم دی وہی حق تعالیٰ کے نزدیک باعظمت ہوا اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ:-

جس نے علم حاصل کیا اور عمل کیا اور دوسروں کو سکھایا وہ عالم ملکوت میں باعظمت کے نام سے پکارا جاتا ہے۔

جهالت لے کر خلوت خانے میں عزلت نہیں ملت، بن کیونکہ جہالت لے کر مخلوق سے عزلت اختیار کرنا پوری خرابی ہے اور اسی لئے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:- اول فقہ حاصل کر، اس کے بعد عزلت اختیار کرو۔

جب تک سطح زمین پر ایک شخص بھی ایسا رہے کہ تجھ کو اس سے خوف یا اس سے کسی

قسم کی طمع ہو، اس وقت تک خوٹت خانے میں بینہ تجوہ کوشایان شان نہیں ہے، تیرے لئے خوف اور طمع کے قابل بجز ایک ذات یعنی حق تعالیٰ کے اور کوئی بھی باقی نہیں رہے، میں اللہ کے تقریب حاصل کرنے کے لئے اس کے وین پر قائم رہنے کے ہوا اور کچھ جانتا نہیں، میں اس کے وین کا معاون و مددگار بھض بوجہ اللہ ہوں نہ کہ دُوسری وجہ سے، عوام الناس جب حدود و شریعت سے بڑھ جاتے، ممنوعات کے مرتكب ہوتے، احکامات کو ترک کرتے اور وین کو پیچھے پیچھے ڈال دیتے ہیں تو یہ وین وہائی دیتا ہے اور صدق اس کی وہائی کو سنتا ہے، اس کے قلب اور باطن کو آواز سنائی دیتی ہے کہ کس طرح سے چیز رہا اور حق تعالیٰ سے فریاد کر رہا ہے، الہذا وہ مستعد ہو کر اس کے سامنے کھڑا ہوتا اور مخلوق کو طاعت کی ترغیب دے کر اور معصیت سے روک کر وین کی مدد کیا کرتا ہے، الغرض ہر ممکن طریقے پر وین کی خیر خواہی اور اس کی طرف سے مدافعت کرتا رہتا ہے، اور یہ سب کچھ اپنے رتب کی قوت سے کرتا ہے نہ کہ اپنے نفس، اپنی خواہش، اپنی طبیعت، اپنی رعنیت، اپنی جہالت اور اپنے نفاق کی قوت سے، عبادت اس کا نام ہے کہ عادت کو ترک کیا جائے نہ یہ کہ عبادت کو بھی بنالیا جائے کہ عادت ہی عبادت اس کی قائم مقام ہے، دُنیا اور آخرت اور مخلوق کے ساتھ وابستگی حاصل کرو، ملیع سازی نہ کرو کیونکہ پر کھنے والا بڑا ہوشیار ہے کہ کسوٹی پر پر کھے بغیر تم سے شے گا، جو کھوت تمہارے پاس ہے اس کو بھینک دو اور اس کو کوئی چیز بھی نہ کبھو، تم سے وہی لیا جائے گا جو بھی میں داخل اور میں کچیل سے صاف ہو چکا ہو گا، بس کام کو بھی نہ کبھو، بہرے تم میں دعویٰ تو اخلاص کا کرتے ہیں مگر یہ منافق، اگر جانچ نہ ہوتی تو دعوے دار بکثرت ہوتے، جو شخص نردا باری کامی ہو گا ہم غصہ دلا دلا کر اس کا امتحان لیں گے، اور جو شخص سخاوت کامی ہو گا ہم مانگ مانگ کر اس کا امتحان لیں گے، غرض جو شخص جس شے کامی ہو گا ہم اس کی ضد سے اس کا امتحان لیں گے، بواہوی چھوڑو اور اپنے جملہ معاملات میں تقویٰ لازم کرو، آپ انہیں کے لئے ہیں جو تقویٰ شعار ہیں، حاصل (یعنی ایمان) میں شرکت سے بچو اور فرع (یعنی اعمال) میں معصیتوں سے بچو، اس کے بعد قرآن و حدیث کی رستی کو مضبوط پکڑو اور اس کو ہاتھ سے نہ چھوڑو، حق تعالیٰ بڑا کریم ہے وہ کسی بندے پر و خوف جمع نہیں کرتا، اللہ والوں کا خوف دُنیا میں خور دنوش اور لباس و مجامعت غرض جملہ تصرفات میں معدوم ہو چکا ہے کہ آخرت میں بے خوف رہیں، انہوں نے رتب کے

حساب اور سخت عذاب کے خوف سے حرام و مشتبہات اور بہتیری حلال چیزوں کو بھی چھوڑے رکھا، اپنے کھانے کی چیزوں اور تمام حالتوں میں احتیاط رکھی، زہد کی وجہ سے سب اشیاء کو ترک کیا، پس جب زہد را خن ہو گیا اور معرفت بن گیا اور جب معرفت را خن ہو گئی تو حق تعالیٰ سے آگئی آئی اور اس کے سروں کا تاج بن گئی، پس لامحالہ حرام و مشتبہ اور مباح ان سے دور ہوا اور وہ خالص حلال ان کے پاس بہو گیا، جو صدق یقین کا حلال ہے کہ جس کا نہ وہ خود اہتمام کرتے ہیں اور نہ اس کا خیال بھی ان کے دل میں گزرا کرتا ہے، بلکہ من جانب اللہ بحکم تقدیر ان کی طرف آیا کرتا ہے، بنده جب دنیا و آخرت کو ترک کر دیتا اور ماسوٹی سے باہر نکل آتا اور اس کا قرب حق تعالیٰ کے مکان و احسان و لطف میں آپنچتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو آب دانے یا لباس و ضروریات کی کسی شے کے حاصل کرنے کی بھی تکلیف گوار نہیں کرتا، اس کے قلب کو اس میں مشغولیت سے بے لوث رکھتا ہے، مقریبین کے قلوب ہر وقت قرب اور علم خاص کے مکتب میں رہتے ہیں، جہاں ان کے قلوب و باطن کو ارادوں سے فنا ہونے اور حق تعالیٰ کے آستانے پر پڑا رہنے کی تعلیم ملتی ہے، پس وہ خود ان کا سر پرست بنتا اور نہیں کسی دوسرے کے حوالے نہیں کرتا، یہ مخلوق کی عقولوں اور اس ظاہر سے بالاتراتبات ہے کہ ان کو فنا کر دیتا ہے اور پھر جب چاہتا ہے ان کو زندہ فرمادیتا ہے (اور مخلوق کی طرف) والیں کر دیتا ہے، پہلے علم کی دوسرے علم سے تائید ہوا کرتی ہے، اول جہل ہوتا ہے اس کے بعد علم، اس کے بعد علم اور اخلاص اور پھر اس کے بعد دوسرا علم (یعنی علمِ لدنی) اور اس کے بعد علم دوسراعلم (یعنی عمل قلبی) اول خاموشی اس کے بعد گویاً اول اپنی ہستی سے فنا ہوتا ہے اور اس کے بعد باقی باللہ۔ اے مردہ دلو! میرے پاس تمہارا بیٹھنا کس کام کا؟ اے دنیا و سلاطین کے بندو! اور اے گرانی کے بندو! اتم پر افسوس اگر گیہوں کے ایک دانے کی قیمت دھائی روپیہ بھی ہو جائے تو صاحب ایمان شخص کو پر انہیں ہوتی اور نہ اس کے قوتِ یقین اور اپنے رتب پر بخوبی سر کھنے کی وجہ سے اس کو اپنی معاش کا فکر لا حق ہوتا ہے کیونکہ وہ سمجھتا ہے کہ رزق خدا کے ذمے ہے، وہ ضرور پہنچائے گا، تو اپنے آپ کو مومنین میں شمار مت کر، پرے ہٹ، جملہ اشیاء حق تعالیٰ کی (محکوم و ماتحت) لشکر اور اس کے زیر اثر ہیں، مخلوق سے روگردانی مناسب اور خالق کے ساتھ مشغولیت بہت ہی زیادہ مناسب ہے، میرا خیال یہ ہے کہ جو کچھ میں کہہ رہا ہوں تمہاری کچھ

میں نہیں آتا، ولائل تو حیدا اور صدیقین و اولیناء کی باتوں پر کان و ہر نا ضروری سمجھو، ان کی باتیں وحی خداوندی کی طرح (بلاشبہ حق) ہوتی ہیں، وہ خدا ہی کی طرف سے اور اسی کے حکم سے بولتے ہیں نہ کہ عوام کے حکم سے، تو بواہوں ہے کہ کتابوں سے وعظ اکھا کر لیتا اور بیان کرنے لگتا ہے، بجھے جائے یا تیرے گھرے پھوٹ جائیں اور اس کا پانی بہہ جائے (یعنی ظاہری سامان ریا کا ری جاتے رہیں) تو بتلا کیا کرے گا؟ چھماق اور پھوس اور دیا اسلامی اور چشمہ کہاں ہے؟ (جس سے دوبارہ کام چلا سکے) جو شخص علم سکھتا اور عمل کرتا اور مخلص بنتا ہے تو اس کے قلب میں چھماق اور چشمہ نور خداوندی کا ایک نور آ جاتا ہے، پس وہ بھی منور ہو جاتا ہے اور دُسرے بھی۔ اے بکواس کے غلامو! اور اے نفس و خواہش کے ہاتھوں جمع کی ہوئی کتابوں کے تابع دارو! تم پر افسوس کہ خوش حال شخص پر حسد کر کے کشاکشی کر رہے ہو اور برباد ہو رہے ہو اور اپنی مراد کو نہیں پہنچ سکتے، بھلا اپنی کوشش سے تقدیر و علم الہی کو کس طرح بدل سکتے ہو؟ صاحب ایمان و اسلام بخ، کیا تم نے ارشاد خداوندی نہیں سنا کہ:-

(جنتی وہ لوگ ہیں) جو ہماری آجتوں پر ایمان لائے اور مسلمان بنے۔

اسلام کی حقیقت گردن کا جھکا دینا ہے، اللہ والے حق تعالیٰ کے حضور میں آپرے اور چوں و چرا کو اور اس کو کہ یوں کر اور یوں نہ کر بھلا بیٹھے، خوف کے پاؤں پر کھڑے ہوئے طرح طرح کی عبادتیں کرتے رہتے ہیں اور اسی بنا پر حق تعالیٰ نے ان کی تعریف فرمائی ہے کہ:-

وہ دیتے ہیں جو کچھ بھی ان سے بن پڑتا ہے اور ان کے دل ڈرتے

رہتے ہیں۔

کہ ارشاد خداوندی کی تعمیل کرتے، اس کی منہیات سے بچتے، میری (نازل کی ہوئی) مصیبت پر صبر کرتے، میرے احسان پر شکرگزار بنتے اور اپنی جان کو، اپنے حال کو، اپنے بچوں کو اور اپنی آبرو سب کو میرے علم سابق (یعنی تقدیر) کے حوالے کرتے ہیں، اور (بایس ہم) ان کے دل خائف و ترساں رہتے ہیں، صاحب معرفت کو جب آخرت کے متعلق زہد نصیب ہوتا ہے وہ آخرت سے کہتا ہے کہ مجھ سے الگ ہو کہ میں تو دروازہ خداوندی کا خواہاں ہوں کیونکہ میرے نزدیک تو اور دنیا غیر اللہ ہونے کے سبب یکساں ہے، دنیا مجھ کو تجھ سے روکتی تھی اور تو مجھ کو میرے پروردگار جل جلالہ سے روکتی ہے، اور جو چیز مجھ کو اس سے

رو کے اس کی کوئی قدر و منزلت نہیں۔ (صاحب! خالبِ مولیٰ کے) اس کلام کو سنو کہ یہ علم خداوندی کا مغز ہے اور حق تعالیٰ کو اپنی مخلوق کے متعلق جو کچھ مقصود ہے اس کا خلاص ہے، اور یہ حالت ہے انہیاء و مسلمین اور اولیاء و صالحین کی کہ ان میں سے کسی نے بھی آخرت کو مقصود سمجھ کر طلب نہیں کیا، اے دُنیا کے بندو! اور اے آخرت کے بندو! تم اللہ تعالیٰ اور اس کی دُنیا و آخرت سے ناواقف ہو، تم انسان نہیں بلکہ دیوار ہو (کہ جس کو دیکھو ما سوی اللہ کا طالب ہو رہا ہے) تیرا بہت دُنیا بھی ہوئی ہے اور تیرا بہت آخرت بھی ہوئی ہے، اور تیرا بہت مخلوق بھی ہوئی ہے، اللہ کے سوا جو چیز بھی ہے وہ سب بہت ہے، اللہ والے صرف ذاتِ حق کے طالب ہوا کرتے ہیں، دُنیا اور آخرت (کی نعمتیں) دروازہ خداوندی پر ان کو کھلائی جاتی ہیں طبیب کے گھر میں کھلائی جاتی ہیں کہ طبیب ان میں سے جو چیز بھی چاہے لے اور مریض کو کھلادے۔ اے منافقو! تم اس (حال) سے بے خبر ہو، منافق تو اس مضمون کا ایک حرف سننے کی بھی طاقت نہیں رکھتا (اگر نہیں تو) اس پر قیامتِ ثوت پڑے کیونکہ وہ حق بات کوں ہی نہیں سکتا، میرا کلامِ حق ہے اور برس حق ہوں، میرا کلامِ حق تعالیٰ کی طرف سے ہے نہ کہ میری طرف سے، شریعت کی طرف سے ہے نہ کہ (اس کی طرف سے) مگر (کیا سمجھئے کہ) تیرا علم تجھے کو مفید کس طرح ہو؟ تو نے جوانی کے زمانے میں تو مشائخ کی خدمت کی ہی نہیں اب اپنے بڑھاپے (اور ضعیفی) کے عالم میں کا ہے خدمت کرے گا، مرتبے وقت ہر موسم کی آنکھ سے پرداہ اٹھ جاتا ہے اور اس کے لئے جو کچھ بھی (نعمتیں) جنت میں (مہیا) ہیں اسے نظر آ جاتی ہیں کہ خوبصورت حوریں اور غلام اور جنت کی خوبصوریں جہاں اس کو پہنچنا ہے اس کی طرف اشارہ کرتی ہیں (کہ آؤ ہم تمہاری منتظر ہیں) موت اور سکرات اس کے لئے لذیذ بن جاتی ہے، حق تعالیٰ ان کے ساتھ بھی وہی برتاؤ فرماتا ہے جو آیہ علیہ السلام کے ساتھ کیا تھا، اور بعض ایمان والے ایسے بھی ہیں کہ مرنے سے پہلے ہی اس سے آگاہ ہو جاتے ہیں، مگر وہ مقرب، منتخب اور محبوب بندے ہیں۔ اے خدا پر اعتراض کرنے والے! (اور مصیبت کے وقت بلبا جانے والے!) بے فائدہ بکواس مت کر، تقدیر نہ کوئی تذکرے والار ذکر سکتا ہے اور نہ کوئی روکنے والا روک سکتا ہے، شانِ تسلیم اختیار کر کہ پوری راحت حاصل ہو، یہ رات دن جو یکے بعد دیگرے آتے رہتے ہیں کیا ان کا لوثادینا تیرے امکان میں ہے؟ جب رات آتی

ہے تو آہی جاتی ہے، خواہ تو راضی ہو یا ناراضی، اور یہی حال دن کا ہے کہ دونوں تیری خواہش کے خلاف بھی آتے رہتے ہیں، یہی حالت قضا و قدر کی ہے خواہ تیرے نفع کے متعلق ہو یا نقصان کے (کہ تو راضی ہو یا ناراضی وہ آئے بغیر نہ رہے گی) جب شب افلاس آوے تو اس کو منظور کر اور روز تو نگری کو خصت کر دے اور جب شب مرض آوے تو اس کو تسلیم کر اور روزِ عاقیت کو الوداع کہہ دے، اور جب مکروہات کی شب آوے تو اس کو قبول کر اور مرغوبات کے روز کو خصت کر، امراض و اسقام اور افلاس و آبرور یزدی کی شب کا راحت ولی کے ساتھ استقبال کر اور حق تعالیٰ کے تقاضا و قدر میں کسی شے کو بھی (نامگواری یا اضطراب یا شکوہ کر کے) رذانہ کرو رہے ہلأک ہو جائے گا، اور تیرا ایمان جاتا رہے گا اور تیرا قلب مکدر بن جائے گا اور تیرا باطن مردہ ہو جائے گا، حق تعالیٰ اپنی کتاب میں ارشاد فرماتا ہے کہ میں ہوں اللہ، بجز میرے کوئی معبود نہیں، جو شخص میری تقاضا و قدر کے سامنے سر جھکائے اور میری (ذالی ہوئی) تکلیف پر صبر اور میرے احسانات پر شکر کرے میں اس کو اپنے نزدیک صدقیق درج کروں گا، اور جو میرے قضا و قدر کے سامنے سر نہ جھکائے اور میری تکلیف پر صبر اور میرے احسانات پر شکر ادا نہ کرے، اس کو چاہئے کہ میرے علاوہ دوسرا پروردگار تلاش کرے (کہ اب اس کا مجھ سے کوئی واسطہ نہیں رہا) جب تو تقدیر پر راضی نہ ہوا اور تکلیف پر صبر نہ کیا اور احسانات پر شکر گز ار رہ بنا تو (وہ تیرا رتب نہیں) پس اس کے سوا اور دوسرا رتب تلاش کر اور دوسرا رتب کوئی ہے نہیں، اگر تو مرید بنتا ہے تو قضا و قدر پر راضی ہو اور تقدیر پر ایمان لا، خواہ خیر ہو یا شر، اور شیریں ہو یا تلخ، اور اسباب کو یقینی سمجھ کر جو کچھ بھی تکلیف تجھے کو پہنچی ہے وہ تیری احتیاط کرنے سے ہرگز نہ آسکتا سکتی تھی اور جو کچھ تیرے ہاتھ سے جاتا رہا وہ تیرے دوڑ دھوپ کرنے سے ہرگز نہ ہاتھ نہ آسکتا تھا، جب تیرے لئے ایمان محقق ہو جائے گا، تب تو دروازہ ولایت کی طرف بڑھے گا، پس اہل کے ان بندوں سے ہو جائے گا جو بندگی میں راح نہیں، ولی کی شناخت یہی ہے کہ وہ اپنے جملہ (احوال میں) اپنے پروردگار کے موافق رہا کرتا ہے وہ ادا نے فرائض اور ترک محظیات کے ساتھ چوں و چرا کے بغیر سرتاپ موافق بن جاتا ہے، پس لامحالہ اس کی صحبت حق تعالیٰ کے ساتھ داگی ہوتی ہے، ہر وقت اس کے قرب کی معیت میں رہتا ہے، نہ دیاں رُخ نہ بایاں اور نہ پیچھے بلکہ صرف آگے کا رُخ بن جاتا ہے، سینہ بلا پاشت، قرب بان بعد، صفائی بلا کدو رت، خیر

بلذہر، تجھہ و تو تو قع بھی مخلوق ہی سے ہے اور خوف بھی انہیں سے اور یہ پروردگار کے ساتھ شریک نہ ہراثا ہے (کہ جو حق تعالیٰ کے لئے زینا تھا وہ مخلوق کے لئے تجویز کیا) تو عطا کے وقت مخلوق ہی کی تعریف کرتا ہے اور منع کے وقت انہیں کی نہ مرت کرتا ہے اور یہ پروردگار کے ساتھ شریک کرتا ہے (کہ وینے اور نہ وینے والا مخلوق کو سمجھا) تجھہ پر افسوس! ان باتوں میں مخلوق کی طرف کوئی شے بھی منسوب نہیں، نہ تیرے پاس خیر ہی اور نہ تیرے پاس توحید ہی، یہ ساری چیزیں اللہ تعالیٰ ہی کے پاس موجود ہیں، اور اسی سے لی جاتی ہیں، نہ کہ اس کی مخلوق سے، اس کا راست طے کرنے کے بعد اس کے دروازے کی طرف رجوع کر کے لے جایا کرتی ہیں، یہ سبب (کی ضرورت) ابتداء میں ہے اور مسبب (پر نظر کرنا) انتہا میں مبتدی ذریعہ اسباب کے طلب کرتا ہے جیسا کہ پرند کا بچہ اپنی ماں اور باپ کو ڈھونڈتا ہے کہ وہ اس کو دانہ دے، پر جب بڑا ہو جاتا ہے اور اُن ناس کی وجہ جاتا ہے تو والدین کی اس کو حاجت نہیں رہتی، اپنے بازو تو ہو جانے کے وقت وہ اپنارزق خود مستقل طلب کیا کرتا ہے، کیا تم میں کوئی ایسا ہے جو اپنے زور، اپنی طاقت اور مخلوق پر بھروسہ کئے بغیر مغض اپنے رب کے بھروسے پر کوئی نوالہ کھاتا ہو، افسوس کہ تم ایسی حالت کے مدعی ہو جو تمہارے اندر پائی نہیں جاتی (اے مخاطب!) تو اسلام و ایمان اور ایقان و توحید کا مدعی کس طرح بنتا ہے حالانکہ تم اپنے زور، اپنی طاقت اور اپنے اسbab پر بھروسہ کئے ہوئے ہو، سمجھدارین، یہ بات دعوے سے حاصل نہیں ہوا کرتی، تجھہ پر افسوس کہ اس کے اس منبر پر بیٹھ کر وعظ کہتا اور اس میں خود بھی ہنسا، ہنسانے والے افسانے بیان کر کے لوگوں کو بھی ہنساتا ہے، یقینی بات ہے کہ نہ تجھے فلاح نصیب ہوگی اور نہ سننے والوں کو، واعظ تو اسٹاد اور معلم ہوا کرتا ہے، سامعین گویا مکتب کے لڑکے ہیں، پچ سخنی اور احتیاط و رکھاوت اختیار کئے بغیر نہیں سیکھ سکتا اور شاذ و نادر ہی ایسے بچے ہوتے ہیں جو اس کے بغیر مغض عطا نئے الہی سے سیکھ جایا کرتے ہیں، بہتیرے لوگ بظاہر اسلام کے مدعی ہیں اور کافروں کی طرح، زبان سے نہیں تو بربان حال یوں کہہ رہے ہیں کہ "بس ہماری زندگی تو یہی دنیا کی زندگی ہے کہ مرتے ہیں اور جیتے ہیں اور زمانہ ہی ہم کو ہلاک کیا کرتا ہے" کافروں نے یہ (زبانوں سے کہا) اور اکثر تم میں اس کو چھپاتے ہیں، اور ایسے افعال کے ذریعے اس کے قائل ہو رہے جو کہ ان قول کا مقصود ہے، پس میرے نزدیک ان کی پھر کے

پر کے برابر بھی قدر نہیں، حق تعالیٰ کے ہاں سب حقیقت کھل جائے گی، ان کو تو عقل اور تمیز ہی نہیں کہاں کے ذریعے سے مفید اور مضر میں فرق کر سکیں۔ یوسف علیہ السلام کے قصے میں حق تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ (شاہی گمشدہ پیالہ جب بیان میں کی خوبی میں نکلا اور برادر ان یوسف نے یہ درخواست کی کہ سزا میں ان کی جگہ ہم میں سے جس کو چاہے رکھ لجھے، تو ان کو یہ جواب ملا کہ) ”اللہ پناہ میں رکھے کہ جس کے پاس ہم نے اپنا مال پایا ہے اس کے سوا کسی دوسرے کو لیں، اس سے یہ مطلب بھی مفہوم ہوتا ہے کہ ہم اسی کو لیا کرتے ہیں جس کے پاس ولایت اور توحید و ایمان کی پونچی پائی جاتی ہے کیونکہ جب حق تعالیٰ کے قابل بن جاتا ہے تو حق تعالیٰ اس کو نہ مخلوق اور اسباب کے ساتھ چھوڑتا ہے کہ اس پر بھروسہ کرے اور نہ بواسطہ اسباب خریدو فروخت اور لین دین کے ساتھ چھوڑتا ہے (بلکہ) اس کو صاحب تمیز بنا کر رذی حالت سے آٹھاتا اور اپنے دروازے پر بٹھاتا اور کنار شفقت میں سلایتا ہے، تجھ پر افسوس کہ تیرے اسلام کی قیص پھٹی ہوئی اور تیرے ایمان کا کپڑا ناپاک بننا ہوا ہے، تو (لباس قرب ولایت سے) برہنہ ہے، تیرا قلب جامل ہے، تیرا باطن مکدر ہے، اسلام سے تیرا شرح صدر نہیں ہوا، تیرا باطن ویران ہے اور ظاہر آباد، تیرے نامہ اعمال سیاہ پڑے ہوئے ہیں، تیری دنیا جس کو تو محبوب بنائے ہوئے ہے تجھ سے رخصت ہو رہی اور قبر و آخرت سامنے آ رہی ہے (مگر تجھے پروانہیں) اپنے معاطلے اور انجام کے لئے کہ جس کی طرف جانا ہے بیدار ہو، ممکن ہے کہ تیری موت آج بلکہ اسی ساعت میں آ جائے کہ تیری امیدوں کے درمیان حائل ہو جائے، دنیا کی جو آرزوئیں لئے بیٹھا ہے نہ تو اس کو پاسکے گا اور نہ تو تجھ کوں سکیں گی اور جس آخرت کو بھلا رکھا ہے وہ آ ملے گی، غیر اللہ میں مشغول ہونا بے سود ہے، اور غیر اللہ سے ذرنا اور امید کھنی بے سود، بجز اللہ تعالیٰ کے نہ ہم کو کوئی نقصان پہنچا سکتا ہے نہ فائدہ، وہی ہے جس نے ہر چیز کے لئے سب مقرر فرمادیا ہے، حکم سبب ہی پروار ہوتا ہے، جب تو حکم پر عمل کرتا رہے گا تو اس عمل کی حقیقت تک رسائی پائے گا کہ اسباب تجھ سے اس طرح ساقط ہو جائیں گے جس طرح درخت سے پتے ساقط ہو جایا کرتے ہیں، اسباب جاتے رہیں گے اور سبب کا ظہور ہو گا، چھلکا جاتا رہے گا اور مغز ظاہر ہو گا۔ مسبب اسباب سے تعلق رکھنا ہی مغز ہے، وہی اصل ہے اور وہی درخت کا بچل ہے، صاحب توحید شخص حالات میں منتقل ہوتا رہتا ہے

مشکلے سے چرس کی جانب، چرس سے ہرگی جانب، نہر سے دریا کی جانب، شاخ سے جزکی جانب، ولد سے والد کی جانب، عبد سے معبود کی جانب، صنعت سے صانع کی جانب، عاجز سے قادر کی جانب، افلان سے تو نگری کی جانب، ضعف سے قوت کی جانب، اور قلیل سے کثیر کی جانب، میرے سامنے زیادہ باتیں نہ بناو، تمہیں اکثر ایسے ہیں کہ ان کے قوب ایمان سے گورے ہیں، جس شخص کو اپنے نفس کے ذریست کرنے کی ضرورت (محسوں) ہواں کو چاہئے کہ نفس کو سکون اور حسن ادب کی لگام دے اور تقویٰ کی زرہ پہنانے کے لیے یہی اس کے لئے مطمئن ہے اور حق تعالیٰ تک پہنچ کا ذریعہ ہے، وصول الی اللہ کی دوستیں ہیں، ایک وصول عام اور ایک وصول خاص، وصول عام تو وہ ہے جو موت کے بعد ہوتا ہے (اور وہ ہر شخص کے لئے ہوگا)، اور خاص وصول تلوہ کا موت سے پہلے حق تعالیٰ سے ملنا ہے، اور وہ ان لوگوں کے لئے ہے جو اپنے نفسوں کی پوری مخالفت کرتے اور نفع و نقصان کے متعلق مغلوق (پر نظر کرنے) سے باہر ہو جاتے ہیں۔ لیکن اس پر مداہت کرنے سے خدا تک پہنچ جاتا ہیں، جس طرح عوام الناس مرنے کے بعد پہنچتے ہیں، جس کے لئے مضمون صحیح ہو جاتا ہے اس کو استقامت و بسط اور ہم کلائی والنس نصیب ہوا ہے، اس وقت یہ واصل (اپنے حال کے تغیر سے مامون ہو کر عام اہل اسلام سے) کہتا ہے کہ اپنے سارے متعلقین کو میرے پاس لے آؤ (کہ ان کی اصلاح کروں) یوسف علیہ السلام جب قید خانے سے باہر نکل آئے اور ان سختیوں پر صابر رہے اور جب (عزیز مصر کی جگہ تعینات ہو کر) ہر طرح کا اطمینان حاصل ہو گیا اور ہر چیز ان کے تحت تصرف میں داخل ہو گئی تب انہوں نے اپنے بھائیوں سے فرمایا کہ اپنے سارے متعلقین کو میرے پاس لے آؤ یعنی جبکہ ان کو تو نگری و سلطنت نصیب ہوئی اور قبض مرتفع ہو کر بسط حاصل ہو گیا (ورنہ) اس سے پہلے کتوں اور قید خانے میں مہمان بنے ہوئے تھے (کہ دوسرے کو بلا ہی نہ سکتے تھے) پس جب اس سے باہر نکل آئے تو گویا می حاصل ہوئی۔

صاحب وابس چیزیں اسی سے مانگو جو سب چیزوں کا خالق ہے، اپناب کچھ اسی کی طلب میں خرچ کردو، اللہ والوں نے اپنے رب کے قرب کے طلب میں اپنی جانوں کو بھی خرچ کر دیا، انہوں نے جان لیا کہ کیا چیز طلب کر رہے ہیں اللہ اپنی جانوں کا خرچ کرنا ان پر کہل ہو گیا، جو کچھ لیتا ہے کہ کیا چیز طلب کر رہے ہیں جو کچھ بھی خرچ کرنا پڑے وہ اس پر کہل ہو جاتا ہے۔

نقل ہے کہ ایک شخص کا بروہ فروش کی دکان پر گز رہوا اور ایک خوبصورت کنیز پر نظر پڑی جو اس کے دل میں بیٹھ گئی کہ یہ شخص اپنی جگہ سے سرک نہ سکا، اس شخص کی سواری میں ایک گھوڑا تھا جس کی قیمت سو دینار تھی اور بدن پر نیس کپڑے تھے، سونے کی جڑ اور تکوہ جماں کے ہوئے تھے اور آگے آگے غلام جو حاشیہ برداری کرتا تھا، پس کنیز کے مالک کی طرف بڑھا اور کنیز کو خریدنا چاہا، مالک نے کہا ”اس میں شک نہیں رہا کہ تم میری کنیز پر عاشق ہو گئے ہو اور عاشق اپنے معاشق کی طلب میں جو کچھ بھی اس کے قبضے میں ہوا کرتا ہے سب خرچ کر دیتا ہے، لہذا جو کچھ بھی اس وقت تمہاری ملک میں ہے سب کے معادنے میں اس کو فرودخت کرتا ہوں (اگر خریدنا ہے تو خرید لو)“ پس وہ شخص اپنے گھوڑے سے اتر پڑا اور جو کچھ بھی کپڑے اس کے بدن پر تھے سب اٹا رہیے، بروہ فروش سے ایک گھر ماستعار لے کر پہننا اور معاں غلام کے جو اس کے سامنے تھا سب کچھ اس کے حوالے کر دیا اور کنیز کو لے کر فنگے پاؤں اور فنگے سر اپنے گھر کی طرف روانہ ہوا، جب اس نے قیمت خرچ کی تب سودا حاصل کیا، جب مطلوب کی قدر کو پہچانا تب خرچ کرنا سہل ہوا، جو شخص محبت میں سچا ہوتا ہے وہ بجز محبوب کے کسی دوسرے کے پاس کھڑا بھی نہیں ہوتا، اگر کوئی شخص کہے کہ حق تعالیٰ کے اس فرمان میں کہ ”جنت کے اندر وہ تمام چیزیں ملیں گی جن کی نفس خواہش کریں اور جن سے آنکھیں شکنندی ہوں“ میں نے جنت اور اس کی نعمتوں کی اطلاع حاصل کر لی ہے پس بتاؤ کہ اس کی قیمت کیا ہے (جس کو دے کر میں جنت حاصل کر سکوں) تو ہم اس کو جواب دیں گے کہ حق تعالیٰ ہی نے (اس کی قیمت بھی) بیان فرمائی ہے کہ ”اللہ نے خرید لیا ایمان والوں سے ان کی جانوں اور مالوں کو اس معاونت میں کہ ان کے لئے جنت ہے“ لہذا نفس اور مال کو حوالہ کر، جنت تیری ہو گئی اور اگر کوئی شخص یوں کہے کہ میں تو یہ چاہتا ہوں کہ اس گروہ میں سے بن جاؤں جو طالبِ ذاتِ حق ہیں، میرا قلب دروازہ قرب کی جھلک دیکھ رہا اور عشقان شاہی خلuttoں کو زیب تن کئے ہوئے اس دروازے میں داخل ہوتے اور نکتے مجھ کو نظر آ رہے ہیں، پس بتاؤ کہ اس داخلے کی قیمت کیا ہے (جس کو دے کر میں قرب حاصل کر سکوں؟) تو ہم اس کو جواب دیں گے کہ سرتاپا اپنے آپ کو خرچ کر اپنی شہوات ولذات کو ترک کر اور اس میں (مشغول ہو کر) اپنے آپ سے فنا ہو جا، جنت اور ما فیہا کو ز خست کر اور چھوڑ دے نفس و خواہش اور طبیعت کو الوداع کہہ دے، اور ڈینوی و

آخر وئی دونوں خواہشات کو رخصت کر، سب کا لوداع کہہ اور سب کا وارپنے قلب کے پس پشت ڈال، اس کے بعد (اس دروازے میں) داخل ہو جا کہ اب تھوڑا جلوہ نظر آئے گا جو نہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہ کسی کان نے شا اور نہ کسی بشر کے قلب پر اس کا سوسہ گزرا، جس کے لئے یہ مضمون کامل ہو جاتا اور جس کے قلب کے پاؤں اس میں محکم ہو جاتے ہیں دُنیا و آخرت دونوں اس کی ہو جاتی ہیں کہ دونوں نعمت کے بغیر اس کے لئے خاص نعمت بن جاتی ہیں، دونوں اس کی مہماںی کا کھانا بھی ہیں اور اس کا صدقہ قرب اور دیدار قرار پاتا ہے کہ دُنیا میں قلب کے اعتبار سے قریب اور قیامت کے دن آنکھوں سے دیدار۔

صاحب زادہ! کہہ اللہ اس کے بعد سب کو چھوڑ دے، کہ وہی جس نے پیدا کیا ہے مجھ کو مقصود تک پہنچائے گا بھی، اے دُنیا سے بے رغبت، بن جانے والے زاہد! جب تیرا قلب آخرت کا خواہاں بن کر دُنیا سے باہر نکلے تو کہہ جس نے مجھے پیدا کیا ہے وہی مجھ کو راو مقصود بھی دکھائے گا، اور اے طالبِ مولیٰ کہ جس کو مولیٰ ہی کی رغبت ہے اور جملہ ماسوا سے بے رغبت، جب اپنے مولیٰ کا طالب بن کر تیرا قلب جنت کے دروازے سے باہر نکلے تو کہہ کہ جس نے مجھے پیدا کیا ہے وہ مجھ کو راو مقصود بھی دکھائے گا، اسی کی رہبری کوراستے کی دشواری کا راہنماء ہنا، اے وہ شخص جوان (شریعت و طریقت کے) دونوں راستوں میں چلتا چاہتا ہے، ایسے لوگوں کو راہبر بنا جوان راستوں میں چل چلے اور ان راستوں کے خوفناک موقوں سے آگاہ ہو چکے ہیں، اور وہ مشائخ ہیں جو علم کے عامل اور اپنے اعمال میں اخلاص والے ہیں۔

صاحب زادہ! راہبر کا غلام، بن جا، اس کا ابتداء کر، اپنی سواری اس کے سامنے چھوڑ دے اور اس کی معیت میں چل، کبھی اس کے دامیں اور کبھی اس کے بامیں، اور کبھی اس کے پیچھے اور کبھی اس کے آگے اس کی رائے سے باہر مت نکل اور نہ اس کے قول کی مخالفت کر کہ ضرور تو اپنے مقصود کو پہنچ جائے گا اور اپنے سیدھے راستے سے بے کہے گا نہیں۔ حق تعالیٰ کو یگانہ سمجھ کر تیرے سارے کم بن جائیں گے اور تمام ختیاں دُور ہو جائیں گی، ابراہیم علیہ السلام کو جب گوپھن میں رکھا گیا تاکہ آگ میں پھینکا جائے تو آپ نے سارے واسطوں کو قطع کر دیا اور بجز اپنے پروردگار کے کسی کی طرف بھی تو جسکی، لہذا ضرور ہوگا کہ آگ کو حکم ہو کہ:-

اے آگ! شہنڈی اور سلامتی والی بن جا! ابراہیم پر۔

اے آگ! اپنی خدمت سے معزول ہو، عادت میں تبدیلی پیدا کر اور کیفیت کو بدل ڈال، یعنی حرارت و تکلیف کو روک لے اپنی بھال کو، اپنی تکوار کو، اپنی سوژش کو اور اپنے غصے کو تھام لے، سست جا، سکڑ جا، سخنہنڈی اور برف بن جا، (مگر نظر کری) ایذا کے بغیر، یہ سب حق تعالیٰ کا یگانہ سمجھنے اور توحید میں مخلص بننے کی برکت تھی، بندہ جب اپنے رتب کو یگانہ سمجھتا اور مخلص ہتا ہے تو وہ کبھی اس میں خود تصرف فرماتا ہے اور اس کو تصرفات کے تحت داخل کرتا ہے اور کبھی تصرف اس کے حوالے کر دیا جاتا ہے کہ بندہ اپنے لئے خود تصرف کرنے لگتا ہے، یہ مرتبہ خاص خاص مخلوق کو حاصل ہوتا ہے (چنانچہ جو شخص بھی جنت میں داخل ہو گا تصرف اس کے حوالہ ہو گا کہ) جس شے سے بھی کہے گا کہ ہو جادہ ہو جائیں گی، مگر کمال اس میں ہے کہ یہ تصرف کا اختیار آج حاصل ہونہ کہ کل (جنت میں کہ تو ہر مسلمان کو نصیب ہو جائے گا) ابراہیم علیہ السلام بچپن سے لے کر بڑھاپے تک ہر زمانے میں تو کل کے قدموں پر قائم رہے، اس وقت بھی جبکہ مخلوق میں پڑو سیوں اور غیر پڑو سیوں سب نے علیحدگی اختیار کی اور اس وقت بھی جبکہ افلام و تلگی معاشر کے ساتھ اہل و عیال کی کثرت ہوئی اور غلے کا نرخ بھی گرائی ہو گیا اور بھائی بندوں نے آپ کی تشریف آوری پر اپنے دروازوں کو بند کر دیا۔ (صاحب) جو کچھ میں تم سے کہہ رہا ہوں عنقریب تم اس کو دیکھا کرو گے اور پیشہ ان ہو گے، میری بات سنو کہ میں پیغمبر اور خداوند تعالیٰ کا نائب ہوں، بارہالہ امیں نیابت کے متعلق عفو و عافیت کا تجھ سے سوال کرتا ہوں، میں جس امر میں مشغول ہوں اس پر میری مدد فرماء، انبیاء و مرسیین کو تو تو نے اپنے پاس بلالیا اور مجھ کو (ان کا جانشین بنانا کر) صفت اول میں کھڑا کر دیا تا کہ تیری مخلوق کی ایذا ایسیں برداشت کرتا رہوں، پس میں عفو و عافیت کا تجھ سے خواستگار ہوں، مجھے انسان و جنات ہر قسم کے شیطانوں اور جملہ مخلوقات کے شر سے محفوظ رکھیں، آمین۔

(نیز آپ نے فرمایا) اے زاہد! اور اے عابد! اخلاص پیدا کرو ورنہ (عمل کی فضول) مشقت مت اٹھاؤ، روزہ نماز اور موٹا جھوٹا کھانا اور پہنچانیت اور اخلاص کے بغیر نفسانیت اور خواہشِ نفس کی شمولیت میں تم کو پیارا معلوم ہونے لگا، تم پر افسوس! اللہ والوں کے عمل قلبی حیثیت سے کچھ اور ہی ہوتے ہیں، وہ شریعت کی مصاجبت کو محفوظ رکھ کر تقدیر کے ساتھ گھومنے رہتے ہیں، ظاہر میں بھی اور چھپے بھی اور کھلے خالق کے ساتھ بھی اور مخلوق

کے ساتھ بھی، ہر بزرگ کی بزرگی اور حق دار کا حق محفوظ رکھتے ہیں، کتاب اللہ کا حق ستاپ اللہ کو دیتے ہیں اور سنت نبویہ کا حق سنت نبویہ کو دیتے ہیں، اور ان کے قلوب میں جو حق تعالیٰ کا علم ہے اس کا حق اس کو دیتے ہیں، اہل و عیال کے حقوق اہل و عیال کو دیتے ہیں، نفس کا حق نفس کو، قلب کا حق قلب کو اور مخلوق کے حقوق مخلوق کو، وہ شان تسلیم و تصرف اور قید و رہائی اور داد و ستد میں مشغول ہیں کہ قلب اور باطن اور نفوس پر شرعی سزا میں قائم کرتے اور مخلوق کے محکم بنتے ہیں، یہ مضمون تمہارے معاملات اور معلومات سے بالا ہے، بندہ مؤمن جب اپنے بھائی کو نصیحت کرتا ہے اور وہ اس کو قبول نہیں کرتا ہے تو وہ یہ کہا کرتا ہے کہ جو کچھ میں تجوہ سے کہہ رہا ہوں غفرنیب وہ اس کو یاد کرے گا اور میں تو اپنا معاملہ خدا کے حوالے کرتا ہوں، عارف اپنی توحید و معرفت کی تلوار سے مخلوق کے نفوس پر جہاد کرتا ہے اور جو کوئی ان میں سے اس کی قید میں آ جاتا ہے اس کو انھا کر شاہی و روازے پر لے آتا ہے کہ وہی اپنے بندوں کا داتا بیٹا ہے، مؤمن کے نزدیک سب سے پیاری چیز عبادت ہے، اس کو سب سے زیادہ محبوب نماز کی طرف انھا کر لے جاتا ہے کہ بیخا ہوا ہے اپنے گھر میں اور اس کا دل مفتریہ مؤذن کا کہ مؤذن حق تعالیٰ کی طرف بلانے والا ہے، اس نے آذان سنی اور اس کے قلب میں ایک بروار آیا اور مساجد کی طرف لپک جاتا ہے، وہ سائل کے آنے سے خوش ہوا کرتا ہے اور جب اس کے پاس کچھ ہوتا ہے تو اس کو دے ڈالتا ہے اس لئے کہ اس نے جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ ارشاد سنایا کہ سائل حق تعالیٰ کا ہدیہ ہے جو بندے کی طرف بھیجا جاتا ہے، وہ خوش کیوں نہ ہواس کے تربت نے تو پیام بھیجا ہے کہ فقیر کی معرفت اس سے قرض طلب فرماتا ہے، یہ ہیں مؤمن عارف کے خصائی۔ اور جو عارف ہوتا ہے وہ حدود شرعیہ کو محفوظ رکھتا ہے، اپنے قلب کو خدا کے سوا دوسرے کے داخلے سے محفوظ رکھتا ہے، وہ خائف رہتا ہے کہ کہیں حق تعالیٰ اس کے قلب کو دیکھے تو اس میں کسی دوسرے کا خوف یا دوسرے سے توقع یا دوسرے پر بھروسہ نہ دیکھ پائے، وہ اپنے قلب کو مخلوق اور اسباب کے میلے پن سے محفوظ رکھتا ہے، مخلوق سے میل جوں اس کو گراں گزرتا ہے، حالانکہ اس کے بغیر اس کو چارہ نہیں، کیونکہ مخلوق بمنزد مریضوں کے ہے اور وہ ان کا طبیب ہے، اس کو اپنے تربت کے قرب کی عزت کے مقابلے جو کہ اس کی آرزو اور مقصد و کا خلاصہ ہے دنیا اور آخرت کی زندگی کمروہ معلوم ہوتی ہے، جناب

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:-  
قیامت کے دن حق تعالیٰ اپنے ایمان والے بندوں سے فرمائے گا  
کہ: تم نے اپنی آخرت کو دنیا پر مقدم رکھا اور میری عبادت کو اپنی  
خواہشات پر ترجیح دی، قسم ہے اپنی عزت و جلال کی کہ میں نے جنت  
تمہارے ہی لئے پیدا کی ہے۔

یہ ارشاد تو مومنین کے لئے ہوگا اور جو محبین ہیں ان کے لئے یوں ارشاد ہو گا کہ:-  
تم نے مجھ کو مقدم سمجھا میری ساری مخلوق پر، یعنی دنیا پر بھی اور آخرت  
پر بھی، تم نے اپنے قلوب سے مخلوق کو علیحدہ اور اپنے اندر وہی سے ان  
کو جدا رکھا ہے، لہذا یہ میرا ویدا ر تمہارے لئے ہے اور میرا قرب  
تمہارے لئے ہے اور تم ہی میرے حقیقی بندے ہو۔

بعض اولیاء اللہ ایسے ہیں کہ آج بھی جنت کا کھانا کھا رہے اور اس کا پانی پی رہے  
اور جو کچھ جنت میں ہے اس کا نظارہ کر رہے ہیں، اور بعض وہ ہیں جو کھانے پینے سے، مخلوق  
سے یک سو محبوب ہو جاتے اور زمین میں ایسا خضر علیہما السلام کی طرح بلا موت کے زندگی  
گزارتے ہیں، اور اللہ کی بہترین مخلوق ایسی ہے جو زمین میں مخفی ہے کہ وہ لوگوں کو دیکھتے  
ہیں، اولیاء کی توکثرت ہے مگر ان میں خواص کم ہیں کہ چند ہی افراد اور اکاڈمیا ہیں (جن کی یہ  
حالت ہے کہ سب ان کی خدمت میں حاضر ہوتے اور ان کا تقریب ڈھونڈتے ہیں، یہی ہیں  
جن کی برکت سے زمین سبزہ اگاتی اور آسمان پانی برساتا ہے اور مخلوق سے دبائیں ڈور ہوتی  
رہتی ہیں، فرشتوں کا کھانا پینا حق تعالیٰ کا ذکر اور تسبیح و تہلیل ہے، اور اولیاء میں سے بہت سے  
افراد ایسے ہیں جن کا کھانا پینا ہی (ذکر، تسبیح و تہلیل) ہوتا ہے، تم کو اس کلام کے سننے سے کیا  
فائدہ؟ تم میں سے اکثر تو اپنیں کی آنکھوں کی خندک اور اس کے خلام بننے ہوئے ہیں،  
تمہاری عزت نہ ہو اے دیر کے خادمو اور یہی کی خدمت چھوڑو، اس سے الگ ہو، تم اپنے قلوب  
کے قدموں پر چل کر حق تعالیٰ کے سامنے حاضر ہو، اور اس سے سوال کرو کہ تم کو وہ بات بتائے  
جو اس کو تم سے راضی بنادے، اس سے درخواست کرو کہ وہ تم کو اپنا خادم بنالے اور اس سے دعا  
ماخون کر ایسا خزانہ و کھادے جو کبھی ختم نہ ہوگا، ایسا چشمہ بتا دے جو کبھی خشک نہ ہوگا، اس سے

سوال کرو کہ دُنیا کی تم کو نفرت دے اور آخرت کی محبت دے، پس جب یہ عطا فرمائے تو اب یہ درخواست کرو کہ آخرت سے بھی تنفس بنا دے، باں اس کے عمل کی توفیق دے اور اپنی محبت بخشے اور جملہ مساوی سے چھڑزادے، تو مخلوق کا بندہ بنا ہوا ہے، سبب کا بندہ بنا ہوا ہے، اگر تو حق تعالیٰ کا بندہ ہے اور تیرے سب کام اسی کے حوالے اور ساری حاجتیں اسی پر پیش کی جاتی ہیں تو تم ایسی بات کیوں کہتے ہو جس میں تمہارا فعل خود تمہارے قول کو جھٹکارہا ہے، کیا تم نے اپنے پروردگار کا یہ ارشاد نہیں سنا کہ ”اے ایمان والوا جو کام کرتے نہیں وہ زبان سے کیوں کہتے ہو؟ اللہ کے نزدیک بڑی غصہ دلانے والی بات یہ ہے کہ زبان سے ایسی بات کہو جس کو کرو نہیں“ تمہاری بے حیائی پر فرشتوں کو تجھ ہوتا ہے، تو حید کے متعلق تمہاری دروغ گوئی سے وہ متوجہ ہوتے ہیں، تمہاری ساری باتیں گرانی و ارزانی اور سلاطین و امراء کے قھے کہانی کے متعلق ہوتی ہیں کہ فلاں شخص نے یہ کھایا، فلاں نے یہ پیا، فلاں نے نکاح کیا، فلاں شخص مال دار ہو گیا، فلاں مفلس بن گیا، یہ سب بواہوئی اور عذاب پھٹکار ہے، تو بکر و اور گناہوں کو چھوڑو اور دُسروں کو چھوڑ کر اپنے پروردگار کی طرف رجوع کر دیا کرو دُسروں کو بھلا دو، میری نصیحت پر مجھے رہنا علامت ہے ایمان کی، اور اس سے بھاگنا علامت ہے نفاق کی، اے وہ شخص جو میرے متعلق طعن کرتا ہے! ادھر آ کہ اپنی اور تیری حالت کو شریعت پر پکھیں، پس جس کی حالت پہنچ اور چاندی نکلے وہ بے شک اس کا مستحق ہے کہ اس پر طعن کیا جائے اور اس کو چھوڑ دیا جائے اور وہ مر جائے، سُم اللہ آ جا، باہر نکل، مخفتوں کی طرح مسہ چھپا کر بھاگ سوت، یہ محض لاشے اور ہوس اور کالیل ہے، تجھ پر افسوس! عنقریب تیری حقیقت کھل جائے گی۔ یا اللہ! ہم پر توجہ فرم اور دُنیا و آخرت میں ہم کو زسواست کر۔

صاحب زادہ! تیرا کام بغیر نیاد کے ہوا ہے، الہذا ضروری ہے کہ دیوار میں گرپیں، تیری بنداد جو کہ بدعتیں اور گمراہیاں بنی ہیں، اور تعمیر یا وفاقد ہے، پس تعمیر کس طرح قائم رہ سکتی ہے؟ یہ محض خواہشِ نفس و طبع ہے، تو خواہشِ نفس و طبیعت سے کھاتا پیتا اور جماع کرتا اور (مال) جمع کرتا ہے، کسی بات میں بھی تیری نیت نیک نہیں ہے، مومن کے لئے بہر حال ہر کام میں نیت نیک ہوا کرتی ہے، حکمِ خداوندی کے بغیر نہ وہ کھاتا ہے، نہ پہنتا ہے، نہ جماع کرتا ہے اور دُنیا ہو یا آخرت اسی حال پر قائم رہتا ہے۔ دُنیا میں اس کو حق تعالیٰ کا حکم شریعت

کے واسطے سے ہوتا ہے اور آخرت میں بلا واسطہ وہ اس دُنیا اور اس کے جلد فتنہ ہو جانے پر نظر کرتا ہے، پس اس سے تنفس ہو جاتا ہے اور اپنے مقوم کے آئے کو یاد رکھا کرتا اس کو شریعت اور اپنے قلب کی شہادت سے استعمال کرتا ہے، لہذا (جب مقوم کی کوئی شے اس کو ملی ہے) تو وہ کہتا ہے نہ مجھے اس کی حاجت ہے اور نہ میری یہ مراد ہے اس کا قلب (ہر شے سے تنفس ہو کر) اور ہر اور بھاگتا ہے پس وہ اس کے استعمال پر مجبور ہو جاتا ہے، یہ ہوتی ہے اس کی حالت دُنیا میں، اب رہی آخرت سو دہاں تو جب تک وہ اپنے پروردگار سے ملاقات نہ کرے گا اس وقت تک جنت کی طرف آنکھ اٹھا کر بھی نہ دیکھے گا، جب جنت کی کوئی چیز کھائے گا تو امر یقینی اور تقدم و اشارہ کے بغیر کھائے گا، یہی نہیں صرف جنت کا حق ادا کرنے کے لئے اس کو قبول کرے گا تاکہ حور و غلنان اور ان خواہشات کا حق ادا کرے، اس اوابع حق میں کسی وقت انبیاء و ملیکین اور شہداء و صالحین کی موافقت کرے گا ورنہ بسا اوقات تو اپنے پروردگار ہی کے پاس رہے گا، جب تو اپنے پروردگار سے ڈرے گا، تو تیرے جملہ احوال میں اس کی طرف سے کشاور نصیب ہو گی، کیا تو نے سنائیں حق تعالیٰ کیا ارشاد فرماتا ہے کہ ”جو شخص اللہ سے ڈرتا ہے، اللہ اس کے لئے سبیل نکال دیتا ہے، اور اس کو ایسی جگہ سے روزی پہنچاتا ہے جہاں اس کا گمان بھی نہیں جاتا“ اس آیت نے اس بات پر بھروسہ کرنے کا دروازہ ہی بند کر دیا، امراء و سلاطین کا دروازہ بند کر دیا اور توکل کا دروازہ کھول دیا کہ جو خدا سے ڈرے گا حق تعالیٰ اس کو یہ صلدے گا کہ اس کو وسعت بخشنے گا اور جن امور میں مخلوق کو تنگی پیش آتی ہے اس کے لئے اس میں سبیل نکال دے گا، میں تمہیں لے کر کیا کروں؟ کیا کچھ تم سے کہتا ہوں، مگر تمہارے کان پر جوں بھی نہیں ریختی، کسی کا شعر ہے، جس کا ترجمہ یہ ہے کہ ”اگر تو زندہ شخص کو پکارتا تو وہ سن بھی لیتا، مگر (مصیبت تو یہ ہے کہ) جس کو پکارتا ہے اس میں مطلق حیات ہی نہیں“ تیرا قلب اسلام و ایمان اور ایقان سے خالی ہے، نہ تجھے معرفت نصیب ہے نہ علم، پس تو سرتاپا ہوں ہے اور تیرے ساتھ گفتگو کرنا بھی پیکار ہے۔ اے منافقو! تم توکل کے متعلق شخص اپنی زبانوں سے تکلم کرنے پر اکتفا کر بیٹھے، حالانکہ تمہارے قلوب مخلوق کو شریک خدا بھے ہوئے ہیں، غیرت خداوندی کی وجہ سے میرا قلب تمہاری طرف سے غصے کے ساتھ لبریز ہو رہا ہے تاکہ تم چپ رہو، اور مزاجحت چھوڑ دو، ورنہ میں تمہارے گھروں کو جلا دوں گا، اے وہ ذات جو

شیریں اور کھاری پانی کے درمیان حائل ہے (کہ ایک کو دوسرے سے نہیں ملنے دیتی) ہمارے اور اپنے غصہ اور قضا و قدر کے متعلق منازعت کرنے کے درمیان حائل ہو جا، اپنی رحمت کے ترثیح سے ہمارے اور اپنی معصیت کے درمیان آز بن جا، آمین۔

صاحب زادہ! جب تو اپنے پروردگار سے ذریعے والا، اس کو یا درکھنے والا، اس کو یگانہ دیکھتا بکھنے والا اور مصیبت سے پہلے اس کی طرف بھکھنے والا بن جائے گا تو جس وقت کسی مصیبت میں واقع ہو گا تو حق تعالیٰ مصیبت سے فرمائے گا کہ اے آگ ٹھنڈی اور سلامتی والی بن جا۔ یا اللہ! ہمارے ساتھ بھی یہی معاملہ فرماء، اگرچہ ہم اس کے مستحق نہیں، ہمارے ساتھ اپنے کرم کا برتاؤ فرماء، ہماری جانشی ملت کر، نہ ہم کو (اپنی نظروں سے) او جھل ملت کر اور نہ مقامِ امتحان میں کھڑا فرماء، آمین۔ جس طرح مجرم کو حق میں توبہ کرنی فرض ہے اسی طرح عارف کے حق میں ادب کرنا فرض ہے، اور وہ بادب کیوں نہ ہو جبکہ ساری مخلوق سے زیادہ وہ خالق کے قریب ہے، جو شخص جہالت لے کر بادشاہوں سے میل جوں رکھے گا اس کی جہالت اس کو قتل کے قریب پہنچائے گی، اور جس شخص کو ادبِ نصیب ہو گا وہ خالق کا اور مخلوق کا دنوں کا محبوب رہے گا، حق تعالیٰ کے ساتھ حسنِ ادب کے بغیر چارہ نہیں، حسنِ ادب اختیار کرو، آخرت کی طرف متوجہ ہو، دنیا سے زخ پھیرو، کافروں کی طرح اس پر ملت گرو، کیونکہ وہ اس سے لاعلمی کی وجہ سے اس پر متوجہ ہوتے اور اس کو محبوب بکھتے ہیں، بندہ اپنی معصیتوں، لغزشوں اور خطاؤں سے توبہ کرتا، دن اور رات کی نمازوں میں مشغول ہوتا اور اپنے کسب سے شرعاً حلال کھانا کھایا کرتا ہے، اس کے بعد ترقی کرتا ہے تو محتاط بن جاتا ہے، پس حرام میں جانپنے کے اندیشے سے اس کے کسب میں کمی آ جاتی ہے، اس کے بعد ترقی کرتا ہے تو منزہ بنتا ہے، اور پھر چڑھتا ہے تو زاہد بن جاتا ہے، اس کے بعد ترقی کر کے عارف بن جاتا ہے کہ قلب خالی اور مستغتی ہوتا ہے اور خالق کا محتاج، اس کو انبیاء و خاصانِ خدا کی معیت میں ہم نیشنی نصیب ہوتی ہے اور ذاتِ حق سے مانوں ہونے والا اور اس کے قریب ہوتا ہے، مگر یہ بہت کچھ مدت بعد حاصل ہوتا ہے، تجھ پر افسوس تو ان کیفیات سے واقف نہیں ہے، پھر ان میں کلام کیوں کرتا ہے؟ تو حق تعالیٰ سے واقف نہیں پھر (واعظ بن کر) اس کی طرف بلاتا کیوں ہے؟ تو تو نگری اسی (ذینوی) بادشاہ سے واقف ہے، دیرے لئے رسول ہے نہ خدا،

تو پرہیز گاری سے نہیں کھاتا بلکہ حرام سے کھا رہا ہے، کیونکہ دین فروشی کر کے دنیا کما نا حرام ہے، تو منافق، دجال ہے، اور میں منافقوں کا دشمن اور اس کی سرگوبی کرنے والا اور ان کی عقولوں کو چاک کر دینے والا ہوں، میری (سخت گیری کی) کہاں اس منافق کا گھر منہدم اور جس ایمان کا وہ دعویٰ کر رہا ہے اس کو زائل کر دیں گی، منافق کے پاس نہ تھیار ہوتا ہے کہ اس سے لڑے اور نہ گھوڑا ہوتا ہے جس پر سوار ہو اور کڑو فردو کھائے، مخلوق اور خالق کے درمیان ظاہر اور باطن کے درمیان، سبب اور مسبب کے درمیان اور حکم اور علم کے درمیان ایمان کا اثر اور ایقان کا عمل اور توحید کی قوت اور توکل اور اللہ تعالیٰ پر بھروسہ مصیبتوں کے آنے کے وقت کھلتا ہے، ایمان ہی تو اس دعوے کی دلیل ہے جو ایمان والے ہوتے ہیں وہ اپنے دلوں سے صرف خدا ہی سے ڈرتے ہیں، اور اسی کے دروازے کی طرف لوٹا کرتے ہیں نہ کہ دوسرے کے دروازے کی طرف، اس کی شناخت یہی ہے کہ تم کو اپنے رب کی معرفت کیسی حاصل ہے؟ جو دنیا سے واقف ہو جاتا ہے وہ دنیا کو چھوڑ دیتا ہے، اور جو آخرت سے واقف ہو جاتا ہے وہ سمجھ لیتا ہے کہ آخرت بھی مخلوق ہے اور عدم کے بعد وجود میں آتی ہے، لہذا وہ آخرت کو بھی چھوڑ دیتا ہے اور اس کے پیدا کرنے والے کے ساتھ وابستہ ہوتا ہے، پس اس کے قلب کی آنکھ میں دنیا اور آخرت دلوں حیرت ہو جاتی ہیں، اور اس کی چشم باطن میں خالق ہی معظم باتی رہتا ہے، لہذا وہ اسی کا طالب ہوتا ہے نہ کہ غیر کا، ساری مخلوق اس کے آگے ایسی ہوتی ہے جیسے چیزوں میں، وہ ان کو ایسا پاتا ہے جیسے نا سمجھ بچے مٹی سے کھیل رہے ہیں، اس کو صاحب حکومت سلاطین معزول نظر آتے ہیں اور دولت مند بدلائے دھوکا، وہ غیر اللہ میں مشغول ہونے والوں کو محبوب پاتا ہے، میں تم کو دیکھتا ہوں کہ کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ اور کلامِ معلیٰ کے ساتھ کھیل رہے ہو، اور یہ کھیل کرنا اپنی جہالت کی وجہ سے ہے، اگر تم کتاب و سنت کا اتباع کرتے تو عجیب برکات کو دیکھتے، اللہ والے مشیت خداوندی پر ہمیشہ خوش رہتے ہیں، مصیبیت ایک غذاب ہے اور اگر صبر ہو تو کرامت و عزت ہے، بندہ موسمن مصیبیت کے اندر قریب حق اور مناجات کے مزے لیا کرتا ہے اور جگہ سے ہٹنا پسند نہیں کرتا، میرے وعظ کا بازار کس درجہ مثدا پڑ گیا کیونکہ نفوس و خواہشات کے سامنے روانج نہیں پکڑتا، یہ آخری زمانہ ہے کہ نفاق کا بازار جما ہوا ہے، اور میں اس طریقے کے قائم کرنے کی کوشش

کہ رہا ہوں جس پر جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہؓ اور آپ کے تابعین رہے ہیں، یہ آخری زمانہ ہے کہ اکثر لوگوں کے معبود و رہم و دین اہمیت بن گئے ہیں، لوگ موسیٰ علیہ السلام کی قوم کی طرح بن گئے کہ ان کے دلوں میں گوسالہ کی محبت رچ گئی، اور اس زمانے کا گوسالہ پینار اور رہم بن گیا، تجھ پر افسوس! تو دنیا کے باوشاہ سے جاہ و مال کا طالب کس طرح بن ہوا اور اپنی مہمات میں اس پر کیسے بھروسہ کرتا ہے، حالانکہ وہ عنقریب معزول ہونے والا ہے یا مرجانے والا ہے، اس کا مال و ملک و جاہ سب جاتا رہے گا، اور وہ ایسی قبر میں جا بے گا جو شارکی و وحشت اور انہاتائی اندوہ و رنج و غم اور کیڑے مکروہوں کا گھر ہے، وہ حکومت سے بلاکت کی طرف منتقل ہو جائے گا، ہاں اگر اس کے پاس نیک عمل اور ان کے متعلق نیک نیتی ہو گی تو حق تعالیٰ اس کو اپنی نعمت سے ڈھانپ لے گا اور حساب کتاب میں تخفیف فرمائے گا، جو معزول ہونے والا، مرجانے والا ہے ان پر بھروسہ مت کر، ورنہ تیری توقع نامراد رہے گی اور مدد منقطع ہو جائے گی، موسمن کی ہمت دنیا اور اہل دنیا اور اہل آخرت سب سے اونچی اٹھ جاتی ہے، اس نے جان لیا ہے کہ حق تعالیٰ بلند ہمتوں کو محظوظ سمجھتا ہے، لہذا اس کی ہمت اتنی بلند ہوئی کہ حق تعالیٰ تک جا پہنچی اور اس کے سامنے سجدے میں گرپنی، پس سجدے سے سراخانے کا اس کو حکم نہ ہوا، یہاں تک کہ قلب نے باطن کو پکارا اور ان کو مخلوق میں تصرف اور حکومت اور ریاست نیابت عطا فرمائی، پس اس نے دنیا میں بھی ریس بن کر زندگی گزاری کر دنیا میں بھی باوشاہ بنارہا اور آخرت میں بھی باوشاہ بننا۔

صاحب اخدا کی نعمتوں پر خدا کے شرگزار بنو، اور ان کو دوسروں کی طرف منسوب نہ کرو، کیا تم نے سنا نہیں وہ فرماتا ہے کہ جو نعمت بھی تمہارے پاس ہے وہ اللہ ہی کی دی ہوئی ہے، فقراء کو ڈھونڈ ڈھونڈ کر دیا کر اور کوشش کر کہ تجھ پر اس چھوٹے مکار منافق کا داؤ نہ چل جائے جو مال دار ہو کر قصیروں کی صورت بنائے پھرتا اور ظاہرداری کے برپتا ہو اور رونی صورت بنائے اور خستہ حال پھرنے سے مغلبوں کی صفائی میں گھستا ہے، جب کوئی ایسا شخص تجھ سے کچھ مانگا کرے تو توڑا توقف کیا کر اور اپنے دل سے فتوی پوچھ لیا کرو، کیونکہ ممکن ہے کہ مال دار ہو اور اپنے آپ کو فقیر ظاہر کرتا ہو، پس دیکھ لیا کر کہ تیراول کیا کہتا ہے (بزرگوں کا قول ہے کہ) اپنے نفس سے نتوی لیا کر اگرچہ مفتی نتوی وے چیس۔ موسمن مخلوق کو پہچان لیا کرتا

ہے، اس کو ان کی بہت کچھ شناخت ہوتی ہے، اس کے قلب میں بڑی حس ہوتی ہے، وہ اللہ کے نور سے دیکھا کرتا ہے کہ جو حق تعالیٰ نے اس کے قلب میں رکھا ہے، تجھ پر افسوس کہ تو نہایت درجہ کامل ہے، لہذا ضرور ہے کہ تیرے ہاتھ کچھ بھی نہ لگے، تیرے پڑوئی تیرے بھائی بند اور عزیز و اقارب (کا قافلہ) کو ج کر گیا اور ڈھونڈ ڈھونڈ کر انہوں نے (غیبی) خزانوں کو کھو دا، پس خزانے ان کے ہاتھ لگے کہ ایک ایک درہم پر دس دس اور نیس نیس کا نفع ہوا اور با مراد لوٹ بھی آئے مگر تو اپنی جگہ بیٹھا ہی رہا، قریب ہے کہ یہ قلیل پونچی جو تیرے ہاتھ میں ہے وہ بھی غارت ہو جائے گی، اور لوگوں سے بھیک مانگتا پھرے گا، تجھ پر افسوس را خدا میں مجاہدہ کر اور تقدیر پر بھروسہ کر کے مت بیٹھ کیا تو نے نہیں وہ کیا فرماتا ہے؟ ”اور جو لوگ ہماری راہ میں مجاہدہ کیا کرتے ہیں، ہم ان کو اپنے راستوں کی ضرور بہادیت کیا کرتے ہیں“ تو کام شروع کر دے اس کے بعد ڈورسرا آئے گا ہر چیز اللہ کے ہاتھ میں ہے لہذا ڈورسول سے کچھ بھی مت مانگ، کیا تو نے نہیں کروہ فرماتا ہے کوئی چیز بھی ہو ہمارے ہی پاس اس کے خزانے ہیں اور ہم اس کو مقدار مقرر پر اٹارتے رہتے ہیں، اس آیت کے بعد بحث کی گنجائش ہی باقی نہیں رہی، اے دینار و درہم کے طالب اور دینار و درہم بھی چیز ہی میں داخل ہیں اور وہ دونوں بھی اللہ ہی کے ہاتھ میں ہیں، لہذا ان کو مخلوق سے مت مانگ اور نہ ان کے دینے سے مخلوق کو شریک خدا سمجھو اور نہ ان کو اس اس اس پر اعتماد کرنے کی زبان سے مانگ۔ اے اللہ اے مخلوق کے پیدا کرنے والے اور اس اس اس طبیعت فرمانے والے! نہیں اپنی مخلوق اور اپنے اس اس اس اس کو شریک سمجھنے کی قید سے رہائی بخش اور ہم کو عطا فرمائیں یا میں بھی خوبی اور آخرت میں بھی خوبی اور بچا ہم کو دوزخ کے عذاب سے۔

آپ نے فرمایا اے بندگان خدا! تم حکمت کے گھر میں ہو، لہذا واسطے کی ضرورت ہے، اپنے معبدوں سے طبیب طلب کرو، جو تمہارے قلوب کی بیماریوں کا علاج سکرے، معانج طلب کرو جو تم کو دعا میں دے اور ہبہ طلب کرو جو تم کو راستہ بتائے، اور تمہاری دشگیری کرے، خدا کے مقرب و ممتاز بندوں اور اس کے قرب کے دربانوں اور دروازے کے آستانہ بوسوں کا قرب حاصل کرو، تم تو اپنے نفوں کی خدمت اور خواہشات طبائع کی اطاعت پر راضی ہو بیٹھے، میں اخلاق کے اعتبار سے تم سب میں بہتر ہوں اور دین

خداوندی کے متعلق تم سب سے زیادہ بے باک ہوں (کہ حق گولی میں کسی کا بھی لحاظ نہیں کرتا) ان (ذیناوار واعظون) کی مت سنن جو ادھر ادھر کے قصے سن کر تم کو خوش کر دیتے ہیں اور امراء کے سامنے ذلیل اور ان کے آگے چیزوں کی طرح (حیر) بن جاتے ہیں کہ ان کو امر خداوندی کا حکم سناتے ہیں اور نہ ممنوعات خداوندی سے ان کو روکتے ہیں اور اگر ایسا کرتے بھی ہیں تو بناوت اور نفاق کی راہ سے کرتے ہیں (تاکہ حق گولی کا سکھ جم کر عزت بڑھے) اللہ پاک یا توزیں کو پاک کر دے ان سے اور ہر منافق سے، یا ان کو توبہ کی توفیق بخشنے اور اپنے دروازے کی ہدایت فرمائے، مجھے بڑی غیرت آتی ہے جب میں کسی کو سنا ہوں کہ زبان سے تو "اللہ، اللہ" کہتا ہے اور اس کی نظر جاتی ہے ذوسروں پر، اے اللہ کا ذکر کرنے والے! اللہ کے پاس ہو کر اللہ کا ذکر کیا کر اور اپنی زبان سے اس کا ذکر مت کیا کر کہ قلب ذہرے کے پاس ہو، میرے نزدیک میرا ذہن اور دوست دونوں برا بر ہیں، سطح زمین پر نہ میرا کوئی دوست باقی رہا اور نہ کوئی ذہن، اور یہ مضمون توحید کے ذرست ہو جانے اور مخلوق کو عاجز دیکھنے کے اعتبار سے ہے، ورنہ یوں تو جو کوئی بھی خدا سے ڈرتا ہے وہ میرا دوست ہے اور جو اس کی نافرمانی کرتا ہے وہ میرا ذہن ہے کہ وہ میرا اپنی دوست ہے ورنہ میرا اپنی ذہن ہے، بارے اللہ! اس مضمون کو میرے لئے تحقیق و ظاہر فرمائیو اور مجھ کو اس پر قائم رکھیو، اس کو ہبہ قرار دیجو (و اپس نہ لیا جائے) نہ کہ عاریت، یہ ایسی چیز ہے کہ دعویٰ اور سجاوٹ اور ہوس اور نام و لقب اور زبان کی بکواس سے نہیں آیا کرتی، بلکہ صدق و اخلاص حاصل کرنے اور بیکاری چھوڑنے اور نفس و خواہش و شیطان کو ذہن سمجھنے سے آیا کرتی ہے، سمجھدار بنو، میں تم کو دیکھتا ہوں کہ نہ صاحبِ دل ہو اور نہ قلب دینے والے کی تم کو معرفت حاصل ہے، تمہارے نفوس نہ ریاضت پائے ہوئے ہیں، نہ تعلیم یافتے، بلکہ تکبیر و بُلائی سے لبریز ہیں، خدا کے راستے میں میرا اور میں اور میرے ساتھ کوئی چیز نہیں یہ سارا راستہ توفیقیت و محکیت ہے کہ ابتداء میں ایمان کے ضعیف ہونے کے وقت "لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ" ہے (کہ کوئی معبود نہیں مگر اللہ) اور انتہاء میں جبکہ ایمان قوی ہو جائے تو "لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ" ہے (کہ کوئی معبود نہیں مگر تو) کیونکہ وہ مخاطب اور حاضر و شاہد ہوا کرتا ہے، جس نے مخلوق سے کچھ مانگا وہ خالق کے دروازے سے انہا ہوا کہ نہ خدا کی خدمت کی اور نہ اس کی محبت

اس کو نصیب ہوئی، اگر جوانی میں اس کی خدمت کرتا تو بڑھاپے میں وہ اس کو تو مگری بخشا، وہ تو ان کو بھی دیتا ہے جو اس کی خدمت نہیں کرتے، پھر ان کا تو کیا پوچھنا جو اس کی خدمت کرتے ہیں، مومن جوں جوں بڑھا ہوتا ہے وہ دوں دوں اس کا ایمان قوی اور قرب حق کی وجہ سے بے نیاز ہو جاتا ہے، اگرچہ ایک ذرہ اور ایک لقہ اور ایک گذری کا بھی مالک نہ ہو۔ جو کچھ میں کہہ رہا ہوں، اس میں غور کرو اور اس کو پیس پشت نہ ڈالو، میں سرتاپا حق درحق ہوں اور تجربے کی بات کہہ رہا ہوں، میں تم میں اکثر لوگوں کو محبوب دیکھتا ہوں کہ اسلام کا دعویٰ کرتے ہیں اور اس کی حقیقت میں سے کچھ بھی ان کے پاس نہیں، تم پر افسوس! تم پر صرف اسلام کا نام آ جانا تمہارے لئے کچھ مفید نہیں، تم شرائطِ اسلام پر ظاہراً عمل کر رہے ہو باطنًا نہیں، تمہارا عمل کسی ادنیٰ چیز کے بھی برا بر نہیں، اللہ کے نیک بندوں کے پاس شبِ قدر کی علامت ہوا کرتی ہے کہ ان کی آنکھوں سے حبابِ آنکھ جایا کرتے ہیں پس ان کو ان علموں اور جھنڈوں کی روشنی نظر آتی ہے جو فرشتوں کے ہاتھوں میں ہوتے ہیں، ان کو فرشتوں کے چہروں اور دروازہ بائیے افلاک کی روشنی اور ذاتِ حق کا نور نظر آتا ہے، چونکہ حق تعالیٰ اس کے قلب کو قربِ نصیب فرماتا اور پوری عطا سے نوازتا اور انس کا مل بخشا اور ہر قسم کی عزت سے نوازتا ہے، پس جب وہ اس سے قرار پا لیتا ہے تو (اب ان دُنیوی فرشتوں کو) اس سے زائل فرمادیتا ہے کہ عزت، جاہ و مال دُنیا سے تھی وست بناتا اور اس کے پہلے حال کی طرف اس کو لوٹا دیتا ہے اور اپنے اور اس کے درمیان پر وہ ڈال لیتا ہے (اس طرح پر) اس کو آزماتا ہے کہ دیکھیں کیا کام کرتا ہے؟ یعنی بھاگتا ہے یا جما رہتا ہے؟ پس اگر وہ جما رہتا ہے تو اس سے پر دے آنکھا دیتا اور سابق (خوش حالی) کی طرف لوٹا لیتا ہے۔ جنید رحمۃ اللہ علیہ بسا اوقات یوں فرمایا کرتے کہ:-

میری طرف سے مجھ پر ہے ہی کیا؟ غلام اور جو کچھ بھی غلام کے قبے میں ہے سب آقا ہی کا ہے۔

انہوں نے اپنے آپ کو حق تعالیٰ کے حوالے کر دیا اور اپنے اختیار و مزاحمت کو سلب کر لیا اور تقدیرِ خداوندی کے کار ساز ہونے پر راضی ہو گئے تھے، چونکہ ان کا قلب صاف اور نفسِ مطمئنہ بن گیا تھا لہذا انہوں نے اس قول پر عمل کیا کہ میرا کار ساز وہی اللہ ہے جس

نے قرآن نازل فرمایا اور وہی صالحین کی ضروریات کا مختلف ہوا کرتا ہے۔ فضیل بن عیاض رحمۃ اللہ علیہ جب حضرت سفیان ثوری رحمۃ اللہ سے ملتے تو یوں کہا کرتے تھے کہ:-  
آئیے اس فکر میں روؤیں کہ خدا جانے حق تعالیٰ کا علم ہمارے متعلق کیا ہے۔

کیسا اچھا کلام ہے، یہ اس شخص کا کلام ہے جو خدا کا عارف اور خدا سے اور خدا کے تصرفات سے آگاہ تھا، وہ حق تعالیٰ کا علم جس کی طرف فضیل نے اشارہ کیا تھا کون سا ہے؟ وہ یہ کہ یہ لوگ جنتی ہیں اور یہ دوزخی اور مجھے نہ ان کی پرواہ ہے نہ ان کی، سب کو ایک جگہ ملا جلا دیا ہے، لہذا پتہ نہیں کہ اپنا نفس (بجمم تقدیر) کس گروہ میں شامل ہے؟ اللہ والے اپنے ظاہری اعمال پر کبھی مغروہ نہیں ہوا کرتے، اس لئے کہ اعمال کا اعتبار خاتمے پر ہے، بہتیری مخلوق کے معبود تو سلاطین بنے ہوئے ہیں کہ انہیں سے مرادیں مانگ رہے ہیں، دُنیا اور تو نگری اور عافیت اور طاقت و ذرمان کے معبود بنے ہوئے ہیں، تم پر افسوس کہ تم نے شاخ کو جزا اور مرزاوق کو رازق بنا لیا، غلام کو آقا، محتاج کو تو نگر سمجھ لیا، عاجز کو قوی، مردہ کو زندہ قرار دے لیا، تمہاری کوئی عزت نہیں، ہم نہ تمہارا اتباع کریں اور نہ تمہارے کہے پر چلیں، ہم تو تم سے عیحدہ ہو کر سلامتی کے نیلے پر طریق سنت اور ترک بدعوت کے نیلے پر، تو حید و اخلاص کے نیلے پر ترک بیا و نفاق کو بے نگاہ و عجز و ضعف و مغلوبیت و یکخنے پر جائیں گے، جب تو نے دُنیا کے ظالم حاکموں، فرعونوں اور سلاطین و امراء دُنیا کو باعظمت سمجھا اور حق تعالیٰ کو بھولا اور اس کو معظم نہ سمجھا تو تیرا حکم وہی ہے جو بہت پرستوں کا حکم ہے کہ جس کو تو نے باعظمت سمجھا وہی تیرا بہت (اور معبود)۔ تجھ پر افسوس! ان مورتوں کے بنائے والے (خدا کی) پرستش کر کہ ساری مورتیں تیرے سامنے جھک جائیں گی، حق تعالیٰ کا تقریب چاہ کہ ساری مخلوق تیرا تقریب چاہے گی، جتنی تو خدا کی عظمت کرے گا اسی قدر ہر مخلوق تیری عظمت کرے گی، جس قدر تو خدا سے محبت کرے اتنا ہی مخلوق تجھ سے محبت کرے گی، جتنا تو خدا سے ذرے گا اسی قدر مخلوق تیرا احترام کرے گی، جتنا تو خدا کا قرب چاہے گا اسی قدر مخلوق تیرا قرب چاہے گی، اور جس قدر تو خدا کی خدمت کرے گا اسی قدر مخلوق تیری خدمت کرے گی، موت کو پار رکھنا نفس کی بیماریوں کی دوا اور اس کے سر (کچنے) کے لئے گزر ہے، برسوں میرے اور پر

ایسے گزرے ہیں کہ میں رات اور دن موت کو یاد کرتا رہا اور اس کی یاد کی بدولت مجھ کو فلاج نصیب ہوئی، اور اسی یاد کی بدولت میں نے اپنے نفس کو زیر کیا ہے، بعض رات تو موت کو یاد کرتا اور شروع رات سے آخر شب تک روتا رہا ہوں، ایک رات ایسا اتفاق ہوا کہ میں روتا رہا اور یوں عرض کرتا رہا کہ باری اللہ! میں تجھ سے سوال کرتا ہوں کہ میری روح ملک الموت قبض نہ کریں اور تو ہی میری روح قبض فرمادے، ناگہانی میری آنکھ جھپک گئی اور میں نے ایک اچھی صورت والے یوڑھے ہو دیکھا کہ دروازے سے اندر آیا، پس میں نے اس سے پوچھا کہ تم کون ہو؟ اس نے جواب دیا کہ میں ملک الموت ہوں۔ میں نے کہا کہ میں نے تو حق تعالیٰ سے دعا مانگی تھی کہ میری قبض روح کا کام وہی انجام دے اور تم قبض نہ کرو۔ انہوں نے کہا کہ یہ دعا تم نے مانگی کیوں؟ آخر میرا قصور کیا ہے؟ میں تو بندہ حکوم ہوں کہ کسی کے ساتھ نہی کرنے کا مجھ کو حکم دیا جاتا ہے اور کسی کے ساتھ سختی کرنے کا۔ اس کے بعد مجھے گلے لگایا اور رونے لگے، اور میں بھی ان کے ساتھ رونے لگا، اس کے بعد میری آنکھ کھل گئی درآنکھا لیکہ میں رہا تھا۔

احمد بن حبیل رحمۃ اللہ علیہ فرمایا کرتے تھے کہ میرے نزدیک سب سے زیادہ ناگوارہ طلوب ہیں جن کو ذمیانے جلا دیا ہو، حالانکہ ان کے سینوں نے قرآن مجع کر کھا ہے۔ بھائی! جو وین دار ہوں، بکثرت قیام و رکوع وجود کرنے والے ہوں، نیکی کی ترغیب دینے والے اور معصیت سے روکنے والے ہوں کہ احتیاط و تقویٰ نے کب سے ان کے ہاتھوں کو روک رکھا اور ان کی ساری بہت طلب مولیٰ میں مصروف ہو، انہیں پر اپنا مال خرچ کیا کر کہ کل کو خدا کے پاس انہیں کو دولت نصیب ہوگی (جس سے تم بھی مشق ہو سکو گے)۔ ایک شخص نے آپ سے سوال کیا کہ ”کونی آگ زیادہ نخت ہے، یعنی آتش خوف یا آتش شوق؟“ آپ نے کہا کہ مرید طالب کے لئے آتش خوب ہے اور مظلوم کے لئے آتش شوق ہے اور چیز ہے اور وہ اور چیز ہے، اے سائل! تو بتا کہ تیرے پاس وہ نتش ہے؟ اے اس باب پر بھروسہ کرنے والا تم کو نفع پہنچانے والا بھی ایک ہی ہے اور نقصان پہنچانے والا بھی ایک ہی ہے، تمہارا باوشا بھی ایک اور سلطان بھی ایک اور معبد بھی ایک، کیا تم نے سنیں؟ وہ فرماتا ہے:-

پس جس و امید ہوا پنے رتب سے ملنے کی تو اس کو چونے کے نیک عمل کرے اور اپنے رتب کی عبادت میں کسی کو بھی شریک نہ کرے۔

تیرے اور تیرے رتب کے درمیان تو خود ہی پر دہ ہے، پس اپنے آپ کو جدا کر کہ اس کو دیکھ پائے گا، اگر کوئی کہے کہ اپنے آپ کے کس طرح جدا کروں؟ تو میں جواب دوں گا کہ نفس کی مخالفت کر کے، اس کو مجہدے میں ڈال کر، اور اس کا کہا ماننے سے اپنے کانوں کو بہرا بنا کر اپنے آپ کو جدا کر کہ اس کی خواہشات و لذات اور اس کی رعنوتوں میں اس کا آہنا ملت مان، پس اس وقت وہ جھک جائے گا اور تیرے قلب کے منہ کے سامنے سے ہٹ جائے گا (اور قلب کا مقابلہ و مخالفت نہ کرے گا) وہ بے حس و حرکت پڑا ہو مغضہ گوشت بن جائے گا، پس اس میں روح طہانیت سرایت کرے گی، کیونکہ جب ہستی نفس کی روح نکل جاتی ہے تب اس میں روح طہانیت سرایت کرتی ہے، پس اس وقت وہ نفس اور قلب دونوں اپنے رتب کا نظارہ کرتے ہیں، جب نفس مطمئنہ اور (قلب کا) موافق بن جاتا ہے تو اس میں پہلی روح کے علاوہ ایک اور روح پھوکی جاتی ہے یعنی رُبوبیت کی روح، عقل کی روح، بے رغبتی کی روح، وجودِ اللہ کی روح اور حق تعالیٰ کے ساتھ قرار پانے اور رُوسروں سے نفرت کرنے کی روح جو شخص عمل میں سخا بن جاتا ہے وہ (بعض وقت مرتبے میں اپنے) مشائخ کو الوداع کہہ کر ان سے آگے بڑھ جاتا اور ان کو اشارہ کرتا ہے کہ آپ حضرات یہیں تھہریں تاکہ جس مقام کی آپ حضرات نے میری رہنمائی فرمائی ہے میں وہاں ہو آؤں، مشائخ تو (شاہی دربار کے) دروازہ ہیں، پس اس میں خوبی ہی کیا ہے کہ تو دروازے کو چھٹا رہے اور مکان کے اندر داخل نہ ہو۔ حق تعالیٰ لوگوں کے سمجھانے کے لئے مشائیں بیان فرمایا کرتا ہے، اللہ اور اس کے پیغمبر پر ایمان لا ڈا اور جو کچھ پیغمبر نے اطلاع دی ہے اس میں اللہ اور اس کے رسول کو چا بھو، حق تعالیٰ تک پہنچنے کی اصل بنیاد ایمان ہی ہے، ہر قسم کی بھلائی کی اصل بنیاد ایمان ہے، اور اخلاص بنیاد ہے نبوت کی، اور نبوت بنیاد ہے رسالت کی، اور وہی اخلاص بنیاد ہے والا یہت وابدیت و غوثیت و قطبیت کی۔

\*\*\*